# ৰুদ্ধেৰ জীবন ও বাণী

শ্রীশরৎকুমার রায়

প্রকাশক শ্রীপ্রেয়নাথ দাশগুপ্ত ইণ্ডিয়ান্ পাব্লিশিং হাউস ২২।১ কর্ণওয়ালিস ব্লীট,কলিকাতা

### কান্তিক প্রেস

২০, কর্ণওন্নালিস ব্রীট, কলিকাতা—শ্রীষ্টরিচরণ নারা দারা মুক্রিত এই পুস্তকের ১ হইতে ৬৪ পৃষ্ঠা কলিকাতার ২৯নং কালিদাস সিংহ লেন "হিনির শ্রিণ্টিং ওরার্কস"এ মুক্তিত।

### উৎসর্গ

केटा। वन्तानः। व्यथक्तं ८,२२,०
हेमा त्रक्तं क्तित्रञ्ज व्यावर्धिः मीतः। व्यथक्तं २०,२०,२०
म टिज्यां स्म नृश्या प्रकृष्। व्य ५,००,२
मनामि जन् यः यञ्जाराखां व्याप्ति।
प्रकृष्टिकः स्म सन् सम् व्यक्तं व्यक्ति।
मशा स्मा व्यक्तिं श्रामः व्यक्तं ६,১১

হে অচ্চনীয় হে বন্দনীয়, এই কয়টি ব্রহ্মবাণী রচিত হইয়াছে, তুমি এই আসনে উপবেশন কর। মনোযোগ করিয়া আমার এই উক্তি প্রবণ কর। তোমাকে যাহা আমার দেওয়া হয় নাই, তাহা আজ আমি তোমার চরণে নিবেদন করিতেছি। তুমিও যাহা আমাকে এখনও দাও নাই, তাহা আমাকে দাও। তুমি বে আমাদের সকলের সথা, আমাদের সকলের পরম বন্ধু।

( অথর্ম সংহিতা )

ধিনি সমগ্র জগতের কবি, এই আশ্রমের আচার্য্য এবং আমাদের অর্চনীয় ও বন্দনীয় সেই পৃজ্ঞাপাদ আচার্য্য শ্রী যুক্ত রবীক্রনাথ ঠাকুর মহাশয়ের শ্রীচরণে আমার রচিত এই সামান্ত অঞ্জলি ভক্তিভরে নিবেদন করিতেছি। তিনি ক্লপাপূর্ব্বক ইহা গ্রহণ করিয়া তাঁহার প্রসন্ধ আশীর্বাদের দারা আমাকে চরিতার্থ করন।

শান্তিনিকেতন, }
২৫এ বৈশাথ, ১৩২১

ভক্তি-প্রণত শ্রীশরংকুমার রায়।

### নিবেদন

এই গ্রন্থে মহাপুরুষ বুদ্ধের সাধনার সংক্ষিপ্ত ইতিহাস এবং স্থুল স্থুল উপদেশগুলি সঙ্কলিত হইল। এই রচনাকার্য্যে আমি বৌদ্ধ শাস্ত্রীয় কয়েকথানি গ্রন্থ এবং রিসডেভিড, পলকেরাস, এড্মাগুহোম্স, ভিকুশীলাকর, স্লুজ্কি প্রভৃতি মহাত্মাদিগের রচনা হইতে সাহায্য পাইয়াছি। উল্লিথিত গ্রন্থকার মহাশমদিগের নিকটে আমি অস্তরের ক্রতজ্ঞতা জানাইতেছি।

শ্রদ্ধাম্পদ বন্ধ শ্রীযুক্ত ক্ষিতিমোহন সেন ও ভক্তিভাজন পণ্ডিত শ্রীযুক্ত বিধুশেধর শাস্ত্রী মহাশয় আমার রচিত এই গ্রন্থখানি আছস্ত পাঠ ও সংশোধন করিয়া দিয়াছেন। ক্ষিতিমোহন বাবু এই প্রতকের ভূমিকা লিধিয়া দিয়াছেন। পূজনীয় পণ্ডিত শ্রীযুক্ত হরিচরণ কাব্যবিনোদ মহাশয় গ্রন্থের প্রেফ সংশোধন করিয়া দিয়াছেন। এই সকল শুভার্যা বন্ধদিগকে আজ গভীর ক্বতজ্ঞতা জানাইতেছি।

এই পৃত্তকের জন্ম শ্রীমান মৃকুলচন্দ্র দে, শ্রীমান সম্ভোষ কুমার
মিত্র এবং শ্রীমান মণীক্রভূষণ গুপ্ত চিত্র অঙ্কন করিয়া দিয়াছেন।
তাহাদিগকে আস্তরিক ধন্তবাদ দিতেছি। ঘাঁহাদের উৎসাহে এই
পৃত্তক রচিত এবং মুদ্রিত হইয়াছে তাঁহাদের মধ্যে অধ্যাপক শ্রীযুক্ত
চুণীলাল মুখোপাধ্যায় ও স্কহদ্বর শ্রীযুক্ত হরেক্ত নারায়ণ কবিরঞ্জন

মহাশয়দের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। তাঁহাদিগকে আমি আম্বরিক কৃতজ্ঞতা জানাইতেছি।

নানা অনিবার্য্য কারণে এই পুস্তকথানি হুই প্রেসে মুদ্রিত হুইল এবং মুদ্রান্ধণে বহু ক্রুটী ও ভ্রম-প্রমাদ রহিয়া গেল।

শাস্তিনিকেতন বোলপুর ৯ই বৈশাথ ১৩২১

শ্রীশরৎ কুমার রায়

## ভূমিকা

### ( অধ্যাপক শ্রীযুক্ত ক্ষিতিমোহন দেন, এম্এ মহাশয় কর্ত্তক লিখিত )

মহাকবি কালিদাস তাঁহার মহাকাব্যের প্রারম্ভে পূর্ববর্ত্তী কবিগণের চরণে প্রণাম করিতে গিয়া এই চমংকার কথাটি বলিয়া ফেলিয়াছেন যে যাঁহারা শক্তিমান তাঁহারা বক্ত্রস্চীর ভার শক্তি-শালী। সকল মহাজীবনী রত্নের স্থায় উজ্জল ও রত্নেরই স্থায় কঠিন। সেই সব জীবনী মাত্রুষ ব্যবহার করিত কেমন করিয়া যদি না মহাকবি তাঁহাদিগকে সর্বমানবের গ্রহণযোগ্য করিতেন প হীরকের সূচী যেমন রত্নের মধ্যে ছিদ্র করিয়া তাহাকে সর্বলোক লভ্য করিয়া দেয় তথন যে-কেহ সেই রত্নে স্থত্র প্রবেশ করাইয়া কর্ছে ধারণ করিতে পারে. তেমনি থাঁহারা কবি ও শক্তিমান তাঁহারা এই জগতের রত্বৎ ভাস্বর ও রত্ববৎ দৃঢ় মহাপুরুষ চরিত্রকে সকলের গ্রহণীয় করিয়া দেন। এমন হঃসাধ্য কর্মে কালিদাসও হাত দেন নাই, তিনি পূর্ববর্তী মহাকবিগণের ক্বত রন্ধু আত্রয় করিয়া তাঁহার কাব্যমালা গাঁথিয়াছিলেন। বক্ত্রস্চীর কর্ম নিজে করিতে সাহস পান নাই। অন্ততঃ এইরূপ একটা বিনয় গ্রন্থারম্ভে তিনি করিয়াছেন। কিন্তু আমরা অন্নশক্তি বলিয়াই দেইরূপ বিনয় বাদ দিয়া থাকি। আমার ভার লোককেও যে এইরূপ একথানি ভক্তচরিত গ্রন্থের ভূমিকা লিথিয়া গ্রন্থথানিকে গ্রহণযোগ্য করিয়া দিতে হইবে তাহা কে জানিত? অনেক অমুনয় বিনয় কাকুতি মিনভিতেও নিষ্কৃতি মিলিল না। অমুরোধে, অমুরোধ অপেকা আরও কঠিন প্রীতির শাসনে আমায় এই ভার লইতে ইইল। কালিদাসের বোধ হয় কোন বন্ধ ছিলেন না, অস্ততঃ সেই সব বন্ধদের কেহ গ্রন্থকার ছিলেন না এবং মুদ্রাযন্ত্রও তথন ছিল না, তাহা ইইলে দেখিতাম কেমন করিয়া বিনয় রক্ষা পাইত ? কালিদাসের কবিত্ব শক্তি বাদ দিয়াও সেই নিষ্কণ্টক যুগটির প্রতি

গ্রন্থকার আমার বন্ধু; একই কর্ম্মে আমরা পরম্পারের সহযোগী। এমন অবস্থায় তিনি আমার শক্তিহীনতা দেখিয়াও দেখিলেন না কেন ?—প্রেমে।

প্রেম একটি অপূর্ব্ব বক্তস্থা, ইহার প্রসাদেই একজন আর একজনকে, মানব সকলকে লাভ করে। এই নানা লতাপাদপ-রমা, নানা জীবজন্তদেবমানববিচিত্র নিথিললোক আমার নিকট একটি নির্বাসন ভূমি হইত যদি প্রেম না থাকিত; তবে সকলের মধ্যে আমি একা, গৃহের মধ্যে আমি বন্দী। প্রেমেই আমরা একজন আর একজনকে পাইয়া ক্বতার্থ হই। মন-প্রাণ-ইন্দ্রিয় সকলের মহোৎসব লাগিয়া যায়।

এমন বে মহামূল্য প্রেম, তাহাকে ত বিনামূল্য কিনিতে পারি না। এই প্রেমটি পাওয়া মাত্র সীমাসংখ্যার বোধখানি বিসর্জন দিতে হয়। প্রের রূপ কতটা তার সন্ধান মার কাছে মিলিবে না; সেই নয়নে ঐ রূপের সীমা নাই; প্রের কি গুণ তাহা পিতা বলিতে পারেন না, প্রেমে তিনি সীমাকে বে ছাড়াইয়া বসিয়াছেন।

তবে কি প্রেমের ধর্মই অসতা ? একথা সত্য নহে। আমরা মনে করি প্রত্যেক বস্তুর চারিদিকে যে কুদ্রতার সীমা আছে তাহাই বৃঝি একান্ত সত্য। কিন্তু এই কথাই কি পরম সত্য ? প্রত্যেক বন্তই ও প্রত্যেক মানবই যে আবার তাহার ইন্দ্রির গ্রাহ্ম সকল সীমা অতিক্রম করিয়া মহাগোরবে বিরাজমান এই লীলাই ত সাধক দেখিতে চাহেন ? সাধকের সাধনাপৃত নয়নে অণু আর অণু নাই—"সমত্বং গিরি সর্বপয়োঃ"—"সর্বপ ও পর্বত ছই-ই সমান" এইখানেই দর্শক ও পূজক একান্ত বিভিন্ন হইয়া গিয়াছেন। যে কেবলমাত্র চাহিয়া দেখিতেছে সে ত বস্তুর চতুর্দ্ধিকস্থ ক্ষ্ম সীমাগুলিকেই বড় করিয়া দেখিবে; কিন্তু যে হালয় দিয়া দেখিতেছে ও পূজা করিতেছে সে ত এই সীমার বন্ধন হইতে মৃক্তিলাভ করিয়া বিসাছে।

এইথানেই ঐতিহাসিকে ও ভক্তে প্রভেদ। ঐতিহাসিকের কাছে কোন বিশেষ বাক্তি কোন বিশেষ স্থান বা কোন বিশেষ কাল তাহার আপনার চতুর্দ্দিকের সীমার মধ্যে আবদ্ধ; কিন্তু ভক্তের নয়নে সেই সব সীমা কোথায় মিলাইয়া যায়! সকল জগৎ যেমন, ব্রজভূমিও তেমনি, কিন্তু বৈষ্ণবের নয়নে সেই ভূমির কি আর তুলনা আছে? সে যে দেখেনা, সে পূজা করে। যথন মহাপ্রভূ চৈততা জন্মগ্রহণ করেন তখনও দিনরাত্রি আজিকারই মত নিশার হইত; কিন্তু সেই পূণায়্গে জন্মগ্রহণ করেন নাই বলিয়া ভক্ত বৈষ্ণব বাস্থদেব ঘোষ জীবনকে থিকার দিয়া বলিয়াছেন—"লরোত্তম দাস বলিয়াছেন—"নরোত্তম দাস কেন না গেল মরিয়া।"

বৃদ্ধ খৃষ্ট মহক্ষদ চৈতন্ত প্রভৃতির ন্তায় যে সব মহাপুরুষ জগতে জন্মগ্রহণ করেন, তাঁহারা যে কেবলমাত্র এই জগৎকে পবিত্র করিয়া যান তাহা নহে; তাঁহারা আমাদের একটা স্থগভীর উপকার করিয়া দিয়া যান। আমাদের অস্তর আত্মাকে প্রাণ দিয়া যান, আমাদের আত্মাকে থান্ত দিয়া যান; এই পৃথিবীর মাটিতে যে রদ আছে, আকাশে যে সার আছে তাহাতো আমরা গ্রহণ করিতে পারি না। বৃক্ষগণ নিঃশব্দে বিদিয়া বিদয়া তাহা গ্রহণ করে এবং আমরা বৃক্ষমণ্ডলীর উপার্জিত ফল মূল পত্র কাণ্ড গ্রহণ করিয়া প্রাণ রক্ষা করি। আকাশে এবং মাটিতে যে সার আছে তাহা নির্জ্জীব (Inorganic), তাহাতে জীবন সঞ্চার করিয়া সজীব (Organic) করে কে १—এ পাদপমণ্ডলী। জীব ও জড়ের মাঝখানে দাঁড়াইয়া তাহারা ক্রমাগত জড়লোক হইতে সকল সার লইয়া জীব মাত্রের গ্রহণীয় করিয়া দিতেছে। বৈশ্ববেরা ভক্তকে বৃক্ষের স্তায় বিলয়াছেন। এই বৈজ্ঞানিক রহস্তাটুকু তবু তাঁহারা জানিতেন না।

জগতে এমন কত কত জ্ঞানগম্য সত্য আছে যাহাতে জীবনসঞ্চার করা হয় নাই। তাহা আমরা জ্ঞানে জানি কিন্তু অন্তরে
গ্রহণ করিতে পারি না। এই সব মহাপুরুষ সেই সব নিজ্ঞীব
সত্যকে সাধন করিয়া তাহাতে জীবন সঞ্চার করিয়া দেন, তথন
সকলেই সেই সত্যকে গ্রহণ করিতে পারে। তৃণভোজনে অসমর্থ
প্রাণীর জন্ম গাভী তৃণ ভোজন করিয়া উধোভাণ্ডে হয় সঞ্চার করে;
অন্ত্রহণে অসমর্থ শিশুর জন্ম মাতা স্তনে অমৃতরস ভরিয়া তোলেন।
তথন জীবকুল পরিতৃপ্ত হয় এবং শিশুকুল বাচিয়া যায়।

পরমেশ্বর সর্কলোক চরাচরের পিতা, জ্ঞানে এই কথা কে না জানে ? কিন্তু মহাপুরুষ খৃষ্ট আসিয়া পুত্রহকে সাধন করিলেন আর অমনি জগদ্বাসী কত লোক ভগবানকে পিতা বলিয়া গ্রহণ করিয়া বাঁচিয়া গেল। ভগবান ত্রিলাকের পতি সকলেই জানে, মহাপ্রভু চৈতন্ত সেই প্রেমসম্বন্ধ সাধন করিয়া গেলেন। বৈষ্ণব-গণ সেই রস হাতের কাছে পাইয়া বাঁচিয়া গেলেন।

তাই বলিতেছিলাম, মহাপুরুষেরা নির্জ্জীব সত্যগুলিকে ধরিরা সাধনা দারা জীবস্ত করিয়া দেন, তথন সত্য আমাদের জিজ্ঞান্ত মাত্র থাকে না, তাহা আমাদের অন্তরের থান্ত এবং প্রাণের আশ্রম হইয়া উঠে।

এই পছার বিপদও আছে। জগতে কোনু মহামূল্য নিধি বিনামূল্যে মান্ন্য লাভ করিয়াছে ? ইহারও মূল্য দিতে হয়, বড় বিষম মূল্য দিতে হয়। যত দিন জ্ঞান নির্জ্জীব থাকে তত দিন তাহা পচে না কিন্তু যেই তাহা জীবন্ত হইয়া উঠে, তথনি তাহা জীবন্ত বন্তর স্থায় প্রাণহীন হইলেই পচিতে আরম্ভ করে। ধর্মের এই-রূপ বিকারে জগতে যত রক্তারক্তি ও মহাঅনর্থপাত ঘটয়াছে ততকি নীচতম স্বার্থসাধন করিতে গিয়াও ঘটয়াছে ? কত হত্যা, কত দাহ, কত অত্যাচার, কত নির্গুরতা, কত কুসংক্ষার, কত নির্যাতন ! বড় কঠিন মূল্যে জীবন্ত সত্যকে গ্রহণ করিতে হয়।

কিন্তু উপায় নাই, এই ভাবেই জীবন্ত সত্যগুলিকে মানব এ যাবং গ্রহণ করিয়াছে এবং এই বিপদ বাদ দিয়া সাধনাকে গ্রহণ করিবার উপায় আজও উদ্ভাবিত হয় নাই। যাঁহারা অতিশয় সাবধান হইতে গিয়াছেন তাঁহাদের স্থচতুর নানা বন্ধনেই যত্যের প্রাণ উড়িয়া গিয়াছে। সত্য জীবন্ত হইবে অথচ বিপদ থাকিবে না এমন উপায় আছে কোথায়? তাহার একমাত্র উপায় আছে যাহা সর্বাপেক্ষা সরল ও সর্বাপেক্ষা উদার কিন্তু সেই জ্ঞাই অতিশয় কঠিন। সেই উপায় সদা প্রাণবান্ থাকা। আচারে ব্যবহারে জ্ঞানে মতে সাধনার সেবার কোথারও প্রাণহীন হইও না, তবে এই গলিত বিকারের প্রালয় হইতে রক্ষা পাইবে।

ষাক্ সে কথা। মহাপুদ্ধেরা সত্যকে এই জীবন দেন বলিরা সাধকমগুলী যে তাঁহাদের কাছে কি উপক্বত তাহা বলিরা শেষ করা যার না। ঐতিহাসিক সেই সব মহাপুক্ষকেও অস্তাস্ত মামুবের মত করিয়াই দেখেন কি না, তাই স্থান কাল ঘটনা ও নানাবিধ সীমার মধ্যে বন্ধ করিয়াই তাঁহাদিগকে দেখেন; কিন্তু সাধক মহাপুক্ষকে বাহিরের ইন্দ্রিয়লোকে রাখেন না তাঁহাকে একেবারে অন্তরলোকে লইয়া গিয়া "মনের মামুষ" করেন, তথন আর ত সীমার বা পরিমাণের বোধ থাকে না, তাই ভক্তদের হৃদয়ের মহাপুক্ষরগণ চিরদিনই সীমা অতিক্রম করিয়াই বিছমান। খৃষ্ট ঐতিহাসিকের কাছে একজন মামুষ, পুণ্যবান্ সচ্চরিত্র হইলেও একজন মামুষ মাত্র কিন্তু খৃষ্টায় সাধকের কাছে তিনি প্রেমলোক-বিহারী মনের মামুষ অতএব আর তাঁহাকে স্থানকাল ঘটনার সীমার মধ্যে রক্ষা করা চলিল না।

কত মানব জগতে আছে কিন্তু আমার গৃহে যথন একটি মানবশিশু জন্মলাভ করে তথন ধূপ ধূনা শব্দ ঘণ্টারবের মঙ্গলাচারে
তাহাকে গৃহে গ্রহণ করি। জীর্ণচীর দরিদ্র যেদিন বিবাহে চলে
সেদিন তার রাজ্যজ্জা, রাজাও তাহার জন্ম পথ ছাড়িয়া দেন,
আজ যে সে প্রেমলোকে প্রবেশ করিবে, আজ সে রাজারও বড়।
মহাপুরুষ আমার অন্তরের প্রেমলোকে আসিবেন কি প্রতিদিনেরই
জীর্ণচীর পরিয়া ? কণ্টকক্ষতচরণে, রৌদ্রন্তর্বদনে, কুৎক্ষামদেহে ? না, তিনি আসিবেন রাজার স্থান্ন সমারোহে জয়বাছ
বাজাইয়া, সুর্কের্বর্গে মণ্ডিত হইয়া।

বে নৃহর্জে সাধকদের অন্তরমধ্যে মহাপুরুষণণ প্রবেশ করেন,
সেই মূহুর্জেই তাঁহারা ঐতিহাসিক জন-স্থলভ সব সীমাকে অতিক্রম
করেন। তথন কোথার সীমা নাই, শেষ নাই এবং কোনরপ
পরিমাণ নাই। সবই অনস্ত সবই অসীম সবই অশেষ। প্রেমের
পরশমণির সিংহাসনের একেবারে উপরে যে তিনি আজ বসিয়াছেন।
এই জন্তই বুদ্ধের হুই রূপ আছে, এক রূপ ঐতিহাসিকের নেত্রে,
সেখানে তিনি রাজার পুত্র, কপিলবাস্ততে তাঁহার জন্ম, নিরঞ্জনার
তীরে তিনি সাধনা করিয়াছেন ইত্যাদি। কিন্তু আর এক রূপ
আছে ভক্তের অন্তরে, সেখানে ভক্তের হানরকমলে তাঁহার জন্ম,
ত্রিলোকের ঐথর্য তাঁহার ভূষণ, সকল বিচিত্র ব্যাপারই তাঁহার
লীলা ইত্যাদি।

এই পন্থার বিপদ বিস্তর। একটু প্রাণহীন হইলেই পচিয়া উঠিবার আর শেষ নাই। কিন্তু সাধনা অন্তরের বস্তু প্রেমের ধন। মহাপুরুষকে অন্তরলোকে না নিয়া সাধক যে পারেন না: উপায় যে নাই।

তাই ইতিহাসে বৃদ্ধের এক রূপ, বৌদ্ধ সাধকদের কাছে আর এক রূপ, সেথানে তাঁহারা তাঁহাকে পূজা করেন, একেবারে বৃদ্ধেরই তপস্থা করেন। এই হুই রূপে সামঞ্জস্থ কোথার ? সামঞ্জস্থ করা কি কঠিন, সত্যের জরীপে মহাপুরুষের চরিত্র যার শুকাইরা, ভক্তের প্রেমবারি সেচনে অনেক সময় যায় পচিয়া। সামঞ্জস্থ হইলে ষে বাচা যাইত।

এই গ্রন্থে সেই সামঞ্জপ্তের জ্বন্ত, গ্রন্থকার প্রাণপণ চেষ্টা করিরাছেন। বড় কঠিন কাজ, সত্যকে রক্ষা করিতে হইবে অথচ ভক্ত মহাপুরুষের জীবনীকে প্রাণহীন করাও হইবে না, বড় কঠিন ব্রত। মহাদেবের কুষ্ঠিত নৃত্যের চিত্র মনে পড়ে। আনন্দ তাঁহার अभीम अथह मीमात क्रगांख जांशांत मृजानीना कतिए इटेरा। তাই দকল দিম্মগুলের দীমার দীমার তাঁহার নৃত্যলীলা কুন্তিত হইয়া উঠিতেছে। এই হন্নহ ব্রতে গ্রন্থকার প্রাণপণ চেষ্টা করিয়াছেন এবং যে পরিমাণ সাফল্য আশাও করি নাই তাহাও লাভ করিয়াছেন দেখিয়া বিশ্বিত হইলাম। এই হুই বিরুদ্ধ ধারাকে মিলিত করিয়া দীর্ঘ সময় চলা অসম্ভব, এই পথথানি যে "ক্ষরস্ত ধারা নিশিতা ছরতায়া।" এইরূপ গ্রন্থ দীর্ঘ হইতেই পারে না, তাই এই দীর্ঘ গ্রন্থথানি থুব দীর্ঘ হয় নাই, তথাপি গ্রন্থথানি অপূর্ব্ধ। অ-বৌদ্ধ সাধকের কাছে এইরূপ একথানি গ্রন্থের একান্ত প্রয়োজন ছিল ; বৈই গ্রন্থে বৃদ্ধের ঐতিহাদিক শুক্ষ মূর্ডিও নাই, আবার তিনি একেবারে দেবতা হইয়া অতি প্রাক্লত হইয়া উঠেন নাই। এথানে তাঁহার সাধক বেশ। যে বেশে তিনি নিজে সাধনা করিয়াছেন সেই বেশেই সকল দেশের সকল যুগের ও সকল সম্প্রদায়ের সাধকের হৃদয়ে অসাধারণ সেবা-রস ও অপূর্ব্ব সাধন-রস সঞ্চার করিতেছেন। তাই এই গ্রন্থে তিনি অতি প্রাকৃত নহেন। এই হরিহরের মিলনে যজ্ঞটি বড় মধুর হইয়াছে।

গ্রন্থকার গ্রন্থের সমস্ত বস্তুই বৌদ্ধশাস্ত্র হইতে বা ভক্তদের লেখা হইতে গ্রহণ করিয়াছেন। নিজ-কলনার আশ্রর গ্রহণ করেন নাই। শাস্ত্রে অবশু বৃদ্ধবাণী ও বৃদ্ধকাহিনী আছে কিন্তু ঐতিহাসিক বৃদ্ধের হ্যায় শাস্ত্রের বৃদ্ধবাণীও শুক্ষ। মহাপুরুষদের বহু বাক্য শাস্ত্র বৃদ্ধিতে পারে না—তাহা তাঁহাদের সাধকেরাই বোঝেন, কারণ তাঁহারা তো জ্ঞান বা দর্শন বলিতে আন্দর্মন নাই যে শাস্ত্রে বা দর্শনে তাঁহাদের সব কথা ধরা পড়িবে। তাঁহাদের সাধনার গভীর বাণী বহু সময় শাস্ত্রে ধরা পড়েই না এমন কি অনেক সময়

তাঁহারা নিজেরাও তার সবটা ভাবিয়া দেখেন না। সাধক সাধনা করিয়া দেই সব তাৎপর্য্য বাহির করিয়া লয়েন।

মহাসাধকদের বাণী-ই মন্ত্র। মন্ত্র মাত্রেই বীজমন্ত্র। বীজের মধ্যে যে রূপটি প্রচ্ছের আছে তাহা কি শস্তের দোকানের পারাণ-ভিত্তিতে স্তৃপীকৃত বীজের মধ্যে প্রকাশ পার ? ভক্তের সরস চিত্ত-উত্যানে তাহার অস্তর-নিহিত শ্রামনতা, নানা পুষ্পবর্ণ বিচিত্রতা, নানা ফলনিহিত মাধুর্যা ধরা পড়িয়া যার। তার স্পন্দন, কম্পন, ছায়া রূপরসগন্ধ দেহমনপ্রাণকে জুড়াইয়া দের।

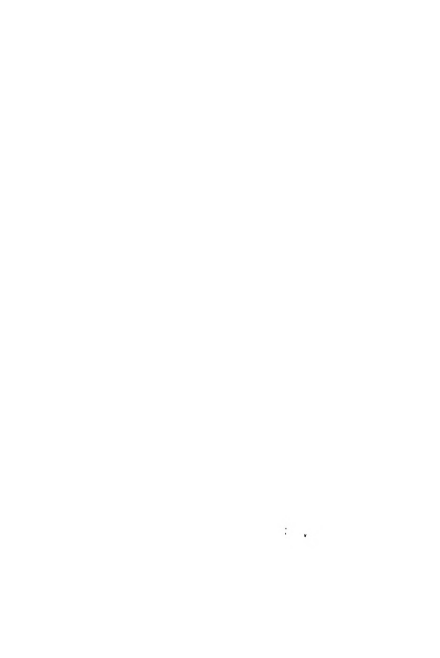
বৃদ্ধ সাধক ছিলেন না, একথা যিনি বলেন তাঁহাকে বলিবার মত আমার কিছু নাই। যে মহাসাধক তিনি ছিলেন—তাঁহার বাণী কি মন্ত্র না হইরা যায়? তাহা না হইলে কি জগতের সর্বাপেকা অধিক মানব তাঁহার বাণীতে আশ্রয় পাইরা বাঁচিয়া যায়? শাস্ত্র দেখিয়া কি সেই বাণীর সব সার্থকতা বুঝা যায়? তাই গ্রন্থকার যত পারেন শাস্ত্র হইতে রত্ন সংগ্রহ করিয়াছেন কিন্তু মাঝে নাঝে সেই রত্নাবলীর তাৎপর্য্যের জন্ত বুদ্ধের সব সাধকদের হ্লয়ারে হাত পাতিয়াছেন, তাঁহার গ্রন্থে এমন একটি পংক্তি নাই যাহা হয় বৌদ্ধ-শাস্ত্র, না হয় কোন ভক্তজনের গ্রন্থ হইতে না লইয়াছেন। শাস্তের এবং ভক্তের কাছে বাণী ও উপদেশ ভিক্ষা করিয়া ঐতিহাসিক যাথাতথ্যের দিকে চক্ষু রাখিয়া সাধক বুদ্ধের চরণে মন নত করিয়া যে অমৃত তিনি আজ আমাদিগকে পরিবেষণ করিয়াছেন তার জন্ত তাঁহার কাছে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ না করিয়া পারি না।

এমন গ্রন্থের আরম্ভে প্রগণ্ভতা সাজে না। ইতিপূর্ব্বেই যতথানি অপরাধ করিয়াছি তাহার জন্ত ক্ষমা ভিক্ষা করিয়া আমি এথানেই নিবৃত্ত হইব।

## সূচী

| জীবন—                            |     |     |     |
|----------------------------------|-----|-----|-----|
| শাকাবংশ ও শাকাদেশ                | *** | ••• | >   |
| বৃদ্ধের বাল্য ও গার্হস্থা জীবন   | ••• |     | ঙ   |
| বৈরাগ্যসঞ্চার                    |     | ••• | ۶•  |
| গৃহত্যাগ ও দেশপর্যাটন            | ••• | ••• | ১৩  |
| সাধনা ও বোধিলাভ                  | ••• | ••• | २२  |
| বৃদ্ধ ও তাঁহার পঞ্চ শিষ্য        | ••• | ••• | ტ.  |
| নবধর্মের প্রচার ও ব্যাপ্তি       | ••• |     | ৩৬  |
| <b>অ</b> স্তিম জীবন              | ••• | ••• | ¢>  |
| বাণী                             |     |     |     |
| বৃদ্ধের সার্বভৌমিকতা             |     |     | -95 |
| বুদ্ধের আহ্বান                   | ••• | ••• | 99  |
| বৌদ্ধ নীতি                       | ••• | *** | ৮২  |
| বৌদ্ধ গৃহ ও গৃহী                 | ••• | ••• | ٥٥  |
| বৌদ্ধজীবন                        | *** | ••• | 36  |
| বৌদ্ধকৰ্ম                        | ••• | ••• | >•> |
| বৌদ্ধসাধনা                       | ••• | ••• | 704 |
| বৌদ্ধসাধনা ( দ্বিতীয় প্রস্তাব ) | *** | ••• | 224 |
| বৌদ্ধ সাধকের আদর্শ               | ••• | ••• | ১২৮ |
| বৌদ্ধ সাধকের নির্ব্বাণ           | ••• | ••• | ১৩৪ |

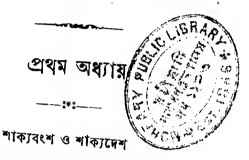
# জীবন





বন্ধদেশ

# ব্রুরে জীবন ও বাণী



কুশীনগর হইতে কুমায়ুনপর্য্যস্ত ভূভাগ এককালে শাক্যবংশীর করিয়দের নিবাসভূমি ছিল; এই প্রদেশের উত্তরে হিমগিরিশ্রেণী তরঙ্গাকারে বিরাজিত, পূর্ব্বে প্রতাপশালী মগধ ও লিচ্ছবিদের রাজা, এবং পশ্চিমে কোশল রাজ্য অবস্থিত ছিল। বিষ্ণুপুরাণে বর্ণিত হইয়াছে যে, মগধরাজ নন্দ এক সময়ে ধরা নিঃক্ষত্রিয় করিয়াছিলেন; তাঁহার অভ্যুদয়ের বহুপূর্ব হইতেই ক্ষত্রিয়েরা হীনবীর্য্য ইইয়াছিল; দেশের এই হুর্গতির দিনে শাক্যেরা দেশরকার ভার গ্রহণ করেন।

শাকারাজ্যের রাজধানী কপিলবাস্ত নগর রোহিণীনামক একটি পার্ব্যভীয় স্রোভিশ্বনীর তীরে অবস্থিত ছিল। এই নগরটি ধ্বংসপ্রাপ্ত হইয়াছে। চীন দেশীয় পরিব্রাজকেরা যথন ভারতবর্ধে আসিয়াছিলেন, তাহার পূর্ব্বেই এই নগর বিনষ্ট হইয়াছিল। স্থপণ্ডিত কার্লাইল সাহেব ১৮ ৭৫ খৃষ্টাব্দে কপিলবাস্তর অবস্থান নির্বয় করিয়াছেন। এই প্রাচীন নগরটি যেস্থানে বিভাগান ছিল, উক্তস্থান এখন ভুইলাগ্রাগ নামে পরিচিত। গ্রামের সমীপে একটি ব্লদ্ধ আছে এবং অনতিদ্রে একটি নদী প্রবাহিত। বুদ্ধের জন্মভূমি কপিলবাস্ত বারাণসীধাম হইতে শতাধিক মাইল উত্তরে এবং অবোধায় হইতে ২৫ মাইল উত্তরপূর্বে অবস্থিত।

বুদ্ধচরিত-প্রণেতী অর্থধান বলেন যে, এই স্বভাবস্থলর নগর এককালে কপিল ঋষির সাধনক্ষেত্র ছিল এবং সেইজন্তই নগরটির নাম কপিলবাস্ত হইয়াছে। অশ্বঘোষের অপর কাব্য সৌন্দরানন্দে কণিত আছে যে, স্থ্যবংশীয় একব্যক্তি পিতৃশাপগ্রস্ত হইয়া কপিল ম্নির আশ্রমে আশ্রম লাভ করিয়াছিলেন; কালক্রমে তাঁহার বংশধরের। এখানে রাজ্য প্রতিষ্ঠা করিয়া রাজত্ব করিতে থাকেন। ইহারা শাকবন-বেষ্টিত ঋষির আশ্রমে বাস করিতেন বলিয়া "শাক্য" আথা পাইয়াছিলেন।

শাক্যবংশীয়েরা যে এককালে ভুজবলে ও সমৃদ্ধিতে প্রাধান্ত লাভ করিয়াছিলেন, সে বিষয়ে সন্দেহ করিবার কোন হেতু নাই। ইহারা যে প্রদেশ অধিকার করিয়া বাস করিতেন, তাহার মধ্যে কপিলবান্ত, শিলাবতী, সকর, দেবদহ প্রভৃতি অনেকগুলি সমৃদ্ধ নগরীর উৎপত্তি হইয়াছিল। হলচালন ও পশুপালনই যে বাজ্যের অধিবাসীদের প্রধান উপজীবিকা, সেথানে খুব পাশাগাশি বহু নগর গঠিত হইতে পারে না। স্কুতরাং সমৃদ্ধিশালী শাক্যরাজ্য যে বহুদুরব্যাপী ছিল, তদ্বিষয়ে সন্দেহ নাই।

পুণ্যবান গুদ্ধোদন এই স্বিস্ত রাজ্যের রাজা ছিলেন।

সাধারণতঃ রাজা বলিতে আমরা যাহা বুঝি তিনি তেমন সর্বশক্তিমান্ ভূপতি ছিলেন না। সগোত্রদের মধ্যে প্রধান ছিলেন
বলিয়া, তিনি তাহাদের নায়ক নির্বাচিত হইয়াছিলেন। রাজপদ
তথন বংশগত ছিল না; শাক্যেরা তাহাদের নির্বাচিত নায়ককে
"রাজা" বলিয়া সম্বোধন করিত।

রাজ্যসংক্রান্ত যাবতীয় কার্য্যের সহিত দেশের যুবা বৃদ্ধ সকলেরই যোগ ছিল। রাজকার্য্যপরিচালনার জন্ম কপিলবান্ত নগরে "সন্থাগার"নামক একটি বিচারশালা ছিল; তথায় সর্বজ্ঞন সমক্ষে রাজা বা নির্ব্বাচিত দেশনায়ক সাধারণ প্রশ্নসমূহের মীমাংসা করিতেন। একমাত্র রাজধানীতে নহে, প্রধান প্রধান নগরেও "সন্থাগার" থাকিত। পল্লীবাসীরাও নিজদের ছোটবড় প্রশ্নগুলি প্রকাশ্য সভায় মীমাংসা করিত। আম, কাঁটাল, গুবাক, নারিকেলের বাগানে খোলা জায়গায় পল্লীবাসীদের বৈঠক বসিত।

শাক্যেরা ক্ষত্রিয় গ্রহণেও ক্ষরি ও পশুপালনই তাহাদের প্রধান উপজীবিকা ছিল। হিমালয়ের অদ্রবন্তী সন্তল ভূতাগে শশুক্ষেত্রের পাশে পাশে শাক্যদের ঘরগুলি অবস্থিত ছিল। কুস্তকার, স্বর্ণকার, স্তর্থর প্রভৃতি শিল্পীদের বাসের জন্ম স্বতন্ত্র প্রাম নির্দিষ্ট থাকিত। স্থবিস্থৃত বনভাগের দারা গ্রামগুলি ব্যবহিত ছিল। কেহ কেহ বলেন, এই সকল অরণ্যে দস্যারা বাস করিত; কিন্তু তাহাদের উপদ্রবের কোনও বিশ্বাসযোগ্য বিবরণ পাওয়া যায় না। এই সময়কার গ্রামগুলিকে এক একটি কুদ্র কুদ্র স্বাধীন রাজ্য বলা ঘাইতে পারে।

গ্রামবাসীরা সরল স্থন্দর জীবন যাপন করিত। কেই ধনী

কেহ দরিত্র এইরূপ অর্থগত বৈষম্য তাহাদের মধ্যে দেখা যাইত
না। তাহাদের গ্রাসাচ্ছাদন অল্লায়াসে চলিয়া যাইত—চোর
ডাকাতের উপদ্রব ছিল না—আপনাদের পল্লী মধ্যে তাহারা পূর্ণ
স্বাধীনতা সম্ভোগ করিত। পল্লীবাসীদের মধ্যে যেমন কেহ
প্রবল ভূষামী ছিল না, তেমনি নিরন্ন পথের ভিথারীও দেখা
গাইত না।

পল্লীবাসীদের সাধারণ স্থাপ্তাচ্ছেন্দ্যের কোন অভাব ছিল না।
ভাহাদের দিনগুলি একরূপ অনায়াসেই শান্তিতে কাটিয়া যাইত।
কেবল যে বংসর অনাইষ্টি হেতু শস্ত নষ্ট হইরা যাইত সেই বংসর
গ্রহে গৃহে হাহাকার ধ্বনি শোনা যাইত। বৌদ্ধর্গ-গ্রন্তে এরূপ
ভর্তিক্ষের বিবরণ পাওয়া যায়।

পল্লীবাসীদের বাসগৃহগুলি কাছাকাছি সন্নিবিষ্ট ছিল। বিচ্ছিন্ন গৃহের উল্লেখ কোপায়ও দৃষ্ট হয় না। ছুইখানি গৃহের মধ্যে একটি তথ্যস্ত রাস্তামাত্রের ব্যবধান থাকিত।

প্রত্যেক গৃহস্থই কতগুলি গোমহিবাদি পশু রাখিত। এই সকল পশুর জন্ম পলীবাসীদের সাধারণ একথানি চারণভূমি পাকিত। শশুক্ষেত্রের ফসল যথন উঠিয়া যাইত, তথন পলীবাসীদের গৃহপালিত পশুগুলি ঐ ক্ষেত্রেই চরিয়া বেড়াইত; কিন্তু ক্ষেত্রে ফসল থাকিলে তাহাদের পক্ষ হইতে একব্যক্তি পশুগুলির তত্ত্বাবধানের জন্ম নির্বাচিত হইত। সাধারণতঃ বিশ্বাসী ও স্থ্যোগ্য ব্যক্তি উপর এই কার্য্যের ভার অর্পিত। এইরূপ বর্ণিত আছে যে, পশুরুক্ষক তাহার প্রতিপালিত পশুর আক্রতি গাঁত্রের বিশেষ বিশেষ চিষ্ঠু বিশ্বা দিতে পারিত। পশুদের গাত্র হইতে মশক মক্ষিকা প্রভৃতি

ভাড়াইয়। দিবার কৌশল, ক্ষত আরোগ্য করিবার চিকিৎ<u>সাপ্রণালী</u> প্রভৃতি বিষয়ে ইহার বিশেষ অভিজ্ঞতা থাকিত।

কৃষিকার্যা-পরিচালনারও মোটামুট স্থবাবহা ছিল। নালী কাটিয়া ক্ষেত্রে জলপ্রদানের ভার পল্লীসম্প্রদায়কে গ্রহণ করিতে হইত। সম্প্রদায়ের নায়ক শ্বয়ং ইহার তত্ত্বাবধান করিতেন। কোন ব্যক্তি আপন ক্ষেত্রের চারিদিকে বেড়া দিতে পারিত না; সমগ্র ক্ষেত্রের চতুর্দিকে প্রাচীর দেওয়ার বিধান ছিল। ক্ষেত্রথণ্ডগুলিকে লইয়া সমগ্র ক্ষেত্রের যে আকৃতি হইত, উহা দেখিতে অনেকটা বৌদ্ধ ভিক্কুর চীবরগণ্ড-ত্ল্য; উল্লিখিত প্রকার জনপদেই সেকালের ভারতবাদীদের অধিকাংশ বাদ করিত; সমগ্র দেশের মধ্যে অতিমল্প্রাক্ষ লোকই নগরে ছিল।

## দ্বিতীয় অধ্যায়

----:+:----

### বুদ্ধের বাল্য ও গার্হস্থ্য জীবন

বাঁহার সাধনা পৃথিবীকে নৃতন আলোকে উদ্ধাসিত করিয়াছে এব' এককালে ভারতবর্ষের ধর্ম, সাহিত্য, বিজ্ঞান, শিক্ষা-দীক্ষা, শিল্প-কলা ও স্থাপত্য, সকল বিভাগকে সঞ্জীব করিয়া দিয়াছিল, আনরা সেই মহাপুরুষ বুদ্ধের জীবন সংক্ষেপে আলোচনা করিব।

আমাদের আলোচ্য বৃদ্ধদেব —ঐতিহাসিক মহাপুরুষ; স্থতরাং দর্মপ্রকার অলোকিকত্ব ও আতিশ্য্য বর্জ্জন করিয়। তাঁহার চরিত্র-অঙ্কনের চেষ্টা করিব।

বুদ্ধদেবের পিতার নাম শুদ্ধোদন, মাতার নাম মহামায়। অহ্নমান খঃ পৃঃ ৬২৩ অদে কপিলবাস্তর অদ্রবর্ত্তী লুম্বিনীনামক প্রমোদকাননে বৈশাখী পূর্ণিনা তিথিতে তাঁহার জন্ম হয়; কথিত আছে, উন্থানে বেড়াইতে বেড়াইতে জননী মহামায়া যথন শালতক্রর একটি পুষ্পিত পল্লব ছিল্ল করিবার জন্ম হস্ত উন্তোলন করিয়াছিলেন, তথন তাঁহার পুত্র প্রস্তুত হয়। কুমারের জন্মে রাজ্যে সকলেরই অর্থসিদ্ধি হইয়াছিল বলিয়া, শুদ্ধোদন তাঁহার নাম "সর্ব্বার্থসিদ্ধ" (বা "দিদ্ধার্থ") রাথিলেন। পুত্রপ্রসবের সপ্তমদিনে জননী মহামায়ার মৃত্যু ঘটে।

পুরবাসীদের কল্যাণকারিণী এবং নূপতি শুদ্ধোদনের প্রাণতুল্যা

মহামায়ার অকাল মৃত্যুতে সকলেই বিষণ্ণ হইলেন; শুদ্ধোদন নব-কুমারের মুখ চাহিয়া কোনরূপে পত্নীশোক সংবরণ করিলেন। শিশু সিদ্ধার্থ বিমাতা ও মাতৃষদা গৌতমীর আছে দিন দিন বর্দ্ধিত হইতে লাগিলেন।

ভোগ ও সম্পদের মধ্যে প্রতিপালিত হইয়াও সিদ্ধার্থ বাল্যকাল
হইতেই গন্তীর ও সংযত ছিলেন। বালস্থলভ চাপল্য তাঁহার
ছিল না; বিবিধ শাস্ত্র অধ্যয়ন করিয়া তিনি স্থপণ্ডিত হইলেন।
ক্ষত্রিয়োচিত যুদ্ধবিভাতেও তিনি পারিদর্শিতা লাভ করিয়াছিলেন।
শাক্যকুলে অখারোহণ ও রথচালনে কেহই তাঁহার সমকক ছিল না
বিলিয়া প্রকাশ। উত্তরকালে যে কর্মণার ধারা তিনি সকল মানব
ও প্রাণীকে আপনার করিয়া ফেলিয়াছিলেন, বাল্যে ও কিশোরকালেই তিনি তাহার প্রথম আভাস প্রদান করেন। দলের সঙ্গে
মিশিয়া তিনি শিকার করিতে যাইতেন বটে, কিন্তু কথনও কোন
প্রাণীর প্রাণসংহার করিতেন না।

এই সময়কার একটি প্রসিদ্ধ আখ্যায়িক। সিদ্ধার্থের জীবপ্রীতির প্রকৃষ্টি পরিচয় প্রদান করে। কথিত আছে, একদা নির্দ্মণ বসস্ত-প্রভাতে তিনি রাজবাটীর উন্থানে ভ্রমণ করিতে ছিলেন, এমন সময়ে একঝাঁক কলহংস মধুর কলরবে আকাশ মুখরিত করিয়া তাঁছার মাথার উপর দিয়া উড়িয়া যাইতেছিল। সহসা তীরবিদ্ধ হইয়া একটি হংস সিদ্ধার্থের স্মুথে ভূতলে পতিত হইল। হংসটির শুভ্র বক্ষঃস্থল রক্তে রঞ্জিত হইয়া গিয়াছিল। সিদ্ধার্থ কণবিলম্ব না করিয়া আহত হংসটিকে কোলে লইয়া তীরটি তুলিয়া ফেলিলেন এবং স্বেহণীতল হস্তে তাহার সেবা করিতে শাগিলেন। পক্ষীটি

কেমন বেদনা পাইয়াছে পরীক্ষা করিবার জক্ত সিদ্ধার্থ তীরের অগ্রভাগ নিজ হস্তে বিধাইয়া দিলেন এবং তদনন্তর সজলনয়নে আবার তাহার সেবায় রত হইলেন। তাঁহার করুণ শুশ্রমায় পাথী

ইহার মধ্যে দিদ্ধার্থের জ্ঞাতিভ্রাতা দেবদন্ত উন্থানে উপস্থিত 
হল। তাহার অব্যর্থ দৃদ্ধানেই হংস ভূতলশায়ী হইয়াছিল বলিরা 
লে পাথীটি দাবী করিল। দিদ্ধার্থ বিনীতভাবে কহিলেন "আমি 
এই পাথীটি কিছুতেই তোমাকে দিতে পারি না, ইহার যদি মৃত্যু 
ঘটিত, তাহা হইলে তুমিই পাইতে, আমার সেবায় এই পাথীটি 
বাচিয়া উঠিয়াছে, স্থতরাঃ ইহাতে এখন আমারই অধিকার।" এই 
পাথীর অধিকার লইয়া ছইজনের মধ্যে তুমুল বাদাল্লবাদ হইল। 
অবশেষে প্রবীণ ব্যক্তিদের সভায় ইহার বিচার হইল। তাঁহারা 
বিললেন "যিনি প্রাণরকা করেন জীবিত প্রাণীর উপর তাঁহারই 
অধিকার, স্থতরা দিদ্ধার্থ ই এই পাথী পাইবেন।" দিদ্ধার্থের যে 
করুণরাগিণীতে একদিন সমগ্র মানবের হৃদয়তন্ত্রী ঝন্ধত হইবে 
এই ঘটনায় কৈশোরেই তাহার পূর্বাভাস লক্ষিত হইল।

কপিলবাস্ত নগরে প্রতিবংসর হলকর্ষণোৎসব হইত। এই দিন রাজা, অমাত্য পারিষদ ও পৌরজনসহ মহাসমারোহে হলচালনা করিতেন। একবার কিশোর সিদ্ধার্থ এই উৎসবে যোগদান করেন। উৎসবমন্ত পুরবাসীদের কলকোলাহলের মধ্যে তিনি একটি জ্বপু-বৃক্ষের মুলে আসন গ্রহণ করিলেন। তাঁহার গভীর দৃষ্টির সমুখে নিষ্ঠুরতার ও হিংসার বীভৎসভাব প্রকাশিত হইয়া পড়িল। তিনি দেখিলেন উদরায়-সংগ্রহের জন্ম প্রথব স্থাকিরণে ক্রমকগণ ধর্মাক্ত- কলেবরে কি কঠোর সংগ্রাম করিতেছে ! ক্লিষ্ট বলীবর্দ্দের স্থকোমল অঙ্গে মুক্তমুক্তিঃ কি নির্দ্মম আঘাত পড়িতেছে ! ইহাদের পদতলে পড়িয়া কত অসংখ্য ছোট ছোট প্রাণী নিহত হইতেছে ! এই সকল মৃতদেহ লইয়া পক্ষীদের মধ্যে কি ভীষণ কাড়াকাড়ি পড়িয়া গিয়াছে !

দিদ্ধার্থের করুণ আঁথি ধীরে ধীরে নিমীলিত হইয়া আদিল। অসংখ্য নরনারী জীবজন্তর ছঃপ তাঁহার স্কুক্নার চিন্ত স্পর্শ করিল। জন্ম মৃত্যুর ছক্ষের রহস্ত তাঁহার চিন্তার বিষয় হইল। জম্বুক্ষতলে চিত্রার্পিতের ভাষ তিনি ধানস্থ হইয়া বহিলেন।

উৎবদান্তে গৃহে ফিরিবার সময়ে কুমারের খোঁজ পড়িল।
কিয়ৎকাল অন্ধুসন্ধানের পরে পৌরজনের। দেখিল তিনি নিম্পদ্দদেহে নিমীলিতনেত্রে জমুতক্রতলে ধ্যানমগ্ন হইয়া আছেন।
বিশ্বপ্লাবনী করুণায় উদ্ভাসিত কুমারের দিব্য মুখকাস্তি দেখিয়া
শুদ্ধোননের বিশ্বরের সীমা রহিল না। বহুক্ষণ পরে ধ্যান ভাঙ্গিলে
পিতাকে প্রণাম করিয়া তিনি করুণকঠে কহিলেন—"পিতঃ,
কৃষিকার্য্যে অসংখ্য জীবের প্রাণবিনাশ হয়, এই কার্য্য হইতে আপনি
বিরত হউন।"

পুত্রের গান্তীর্য্য ও বৈরাগ্য বিষয়াসক্ত পিতাকে চিন্তিত করিয়।
তুলিল। সিদ্ধার্থের মন ভোগস্থথের প্রতি আরুষ্ট করিবার জন্ম
পিতা তাঁহাকে বিবাহপাশে বন্ধন করিবার ইচ্ছা করিলেন।
দশুপাণি-ছহিতা গোপার সহিত কুমারের বিবাহ হইল। তাঁহার
উদাসীন চিত্তকে ভোগাসক্তির দিকে লইয়৷ যাইবার জন্ম শুদ্ধোদন
প্রত্যহ নৃত্য গীত আমোদ-প্রযোদের বিবিধ ব্যবস্থ। করিলেন।

রূপবতী ও গুণবতী গোপাকে জীবনসঙ্গিনীরূপে লাভ করিয়া

#### বুদ্ধের জীবন ও বাণী

সিদ্ধার্থ আপনাকে ভাগ্যবাৰ মনে করিলেন। হিতৈধিনী সা**ধ্বী** পত্নীর সাহচর্য্যে তাঁহার জীবন স্থথনয় হইল। গার্হস্থ-জীবনের স্বথভোগে তাঁহার জীবনের কিয়ৎকাল কাটিয়া গেল।

## তৃতীয় অধ্যায়

• •

### বৈরাগ্যসঞ্চার

সমগ্র মানবজাতিকে হৃঃথ ইইতে মুক্ত করিবার কল্যাণকর স্থ্যহৎ ব্রত বাঁহাকে গ্রহণ করিতে ইইবে, সংসারের ক্ষণস্থায়ী স্থথ-ভোগ তাঁহাকে কেমন করিয়া বাধিয়। রাখিবে ? রাজ-অস্তঃপুরের প্রচুর ভোগবিলাসের আড়ম্বরের মধ্যে অবস্থিত ইইলেও সিদ্ধার্থ আপনার চিন্তে কথন কথন বাহির ইইতে করণ আহ্বান শুনিতে পাইতেন। জরা, ব্যাধি ও মৃত্যু নিরস্তর সমস্ত প্রাণীর জীবন হৃঃখন্য করিয়া রাখিয়াছে; ইহাদের আক্রমণইইতে কি উপারে জীবকুল নিম্নতি লাভ করিতে পারে, এই চিস্তা বিহ্যৎ-ক্রণের ক্যায় সময়ে তাঁহার মনে উদিত ইইত। জীবনের উচ্চ লক্ষ্য ক্ষীণভাবে তাঁহার নিকটে প্রকাশ পাইত। মনের এইরূপ অবস্থায় সিদ্ধার্থকৈ ভোগবিলাস শান্তিনান করিতে পারিত না। গভীর হৃঃখে তাঁহার হৃনয় পরিপূর্ণ ইইয়া উঠিত। ব

একদা বসম্ভকালে সিদ্ধার্থের নগরভ্রমণের বাসনা হইল। তিনি

পিতার নিকটে নিজের অভিপ্রায় ব্যক্ত করিলেন। রাজার আদেশে নগর, পত্রে পুষ্পে পতাকায় ও মঙ্গলকলসীতে স্থসজ্জিত হইল। সারথি ছন্দককে লইয়া রথারোহণে সিদ্ধার্থ ভ্রমণে চলিলেন। এই সময়ে তিনি প্রথমদিনে পলিতকেশ শিথিলচর্ম্ম কম্পিতপদ জরাজীর্ণ বৃদ্ধ, দিতীয় দিনে শুষ্ক শীর্ণ বিবর্ণ চলংশক্তিহীন রোগী, এবং তৃতীয়দিনে এক মৃতদেহ দেখিতে পাইলেন।

চরিত-আথাায়কগণ ঐ তিনদিনের মনোহর বিস্তৃত বিবরণ লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। উক্ত বর্ণনা পাঠ করিলে ইহা অনায়াদেই হৃদয়সম হয় যে, জরা ব্যাধি ও মৃত্যুর অপরিহার্য্য ত্বংথ এই সময়ে সিদ্ধার্থকে ব্যাকুল করিয়া তুলিয়াছিল; কিন্তু এই সকল অতিরঞ্জিত আথ্যানগুলিকে সর্বাংশে সতা বলিয়া স্বীকার করা যায় না। সিন্ধার্থ উনত্রিশ বংসর বয়সে গৃহত্যাগ করেন, ঐ সময়পর্য্যন্ত তিনি জরা ব্যাধি ও মৃত্যু সম্বন্ধে শিশুতুল্য অজ্ঞ ছিলেন একথা শ্রদ্ধেয় নহে। তীক্ষ্মী ও স্বভাববিরাগী সিদ্ধার্থকে তাঁহার পিতা ভোগস্থথে আসক করিবার জন্ম এত দীর্ঘকাল জরা, ব্যাধি ও মৃত্যুহীন প্রমোদলোকে আবদ্ধ করিয়া রাখিতে পারিয়াছিলেন, একথা বিশ্বাদযোগ্য নতে। তবে এই সময়ে এই তিনের রহস্ত তাঁহার চিত্তকে গভীরভাবে নাড়া দিয়াছিল, জীবকুলের অপরিহার্য্য অনস্তত্বঃথ তাঁহার অন্তর্দ্ধ ষ্টির সন্মুথে উদ্বাটিত হইয়াছিল, এতদিন কেবল মাঝে মাঝে যে তত্ত্ব তাঁহার মনে আসিত, একণে উহা চির দিনের জন্ম গভীরভাবে তাঁহার হৃদয় অধিকার করিল। গৃহজীবনের স্কুখভোগ হইতে জাঁহার মন চিরদিনের জন্ম ফিরিয়া আসিল। আপনাকে সম্পূর্ণ ত্যাগ করিয়া তিনি জীবের হুঃথমুক্তির উপায় আবিষ্কার করিতে প্রস্তুত হইলেন। এই মঙ্গল ব্রত সাধনের নিমিত্ত তাঁহাকে কি করিতে হইবে, কোন্
পথ অবলম্বন করিতে হইবে, এই মহতী চিন্তা তাঁহাকে আবিষ্ট করিল। বথন মনের এইরূপ অনিশ্চিত অবস্থা সেই সময়ে চতুর্থ দিনে নগরে ভ্রমণকালে প্রশাস্তম্প্তি গৈরিকধারী এক সন্ন্যাসী তাঁহার দৃষ্টি আকর্ষণ করে। সাধুর শাস্ত সংযত নির্কিকারভাব সিদ্ধার্থকে মুগ্ধ করিল। তিনি স্থির করিলেন, মুক্তির পথ আবিষ্কার করিবার জন্ম সারের ভোগবিলাস ত্যাগ করিয়া সন্ন্যাসব্রতই গ্রহণ করিতে হইবে। তিনি বুঝিলেন, মহাত্যাগ ভিন্ন মহাকল্যাণ লাভের দ্বিতীয় কোন উপায় নাই।

সিদ্ধার্থের মনে তুমুল সংগ্রাম চলিতে লাগিল। একদিকে বাহির হইতে ত্যাগের গভীর আহ্বান, অপরদিকে স্থেহময় জনক, স্থেহময়ী বিমাতা ও পতিপ্রাণা গোপার মমতার বন্ধন। তাঁহার আহারে রুচি নাই, নয়নে নিদ্রা নাই, নুতাগীতে আসক্তি নাই।

সিদ্ধার্থের মনে যথন এইরূপ চিস্তার ঘাতপ্রতিঘাত চলিতেছিল,
এমন সময়ে একদিন তিনি সংবাদ পাইলেন গোপা একটি পুত্র প্রসব
করিয়াছেন। এই সংবাদশ্রবণে তিনি বিন্দুমাত্র আনন্দলাভ
করিতে পারিলেন না, পরস্ত গৃহত্যাগের বাসনা তাঁহার মনে বলবতী
হইয়া উঠিত্র।

## চতুর্থ অধ্যায়

--:\*:---

## গৃহত্যাগ ও দেশপর্য্যটন

গৃহত্যাগের অবিচলিত সংকল্পে মন দৃঢ় করিয়া সিদ্ধার্থ উৎসব-প্রমন্ত রাজভবনে প্রবেশ করিলেন। স্নেহকোমল-হাদয় জনককে না জানাইয়া গৃহত্যাগ করিলে তাঁহার হৃদয় শোকে ভাঙ্গিয়া পড়িবে, মনে করিয়া সিদ্ধার্থ পিতার সমীপে উপস্থিত হইয়া বুকুকরে নিবেদন করিলেন—"জরা. ব্যাধি ও মৃত্যুর আক্রমণে জীবের জীবন গুংথময় হইয়া আছে, এই মহাদুঃখ হইতে মুক্তির উপায় নির্দ্ধারণ করিবার জন্ম আমি সন্মাসত্রত গ্রহণ করিব, স্থির করিয়াছি; আপনি মন্ত্রগ্রহপুর্বকৈ আমাকে অনুমতি প্রদান করুন।"

এই কথা শুনিয়া শুদ্ধোদনের মাথায় যেন বজ্রপাত হইল।
তিনি পুত্রকে তাঁহার সঙ্কল্প ত্যাগ করিয়া সংসারধর্ম পালন করিতে
বলিলেন। সিদ্ধার্থ বলিলেন,— আপনি আমাকে চারিটি বর প্রদান
করিলেই আমি গৃহে থাকিতে পারি—(১) জরা যেন আমার যৌবন
নাশ না করে; (২) ব্যাধি যেন আমার স্বাস্থ্য ভগ্ন না করে;
(৩) মৃত্যু যেন আমার জীবন হরণ না করে; (৪) বিপত্তি যেন
আমার সম্পৎকে অপহরণ না করে।

পুত্রের কথা শুনিয়া অবাক্ হইয়া শুদ্ধোদন কহিলেন—"বৎস, তোমার প্রার্থিত বিষম্বগুলি পূরণ করা মানবের অসাধ্য। অসম্ভবের অনুসরণ করিয়া জীবনের স্থ্যসম্ভোগ ত্যাগ করিও না। সন্ন্যাস-গ্রহণ-ইচ্চা পরিত্যাগ করিয়া গৃহেই বাস কর।"

বৈ মহাভাবের আবেশে সিন্ধার্থ আবিষ্ট হইয়াছেন, সার্থকতার যে ভাবী আশায় তাঁহার হৃদয় বল লাভ করিয়াছে, বিষয়ী শুদ্ধোদন তাহা কেমন করিয়া বুঝিবেন ? সিন্ধার্থ অবিচলিতভাবে সবিনয়ে বলিলেন, "পিতঃ, মৃত্যু আসিয়া একদিন আনাদের বিছেদ ঘটাইবেই— স্বতরাং আমার সাধনার পথে আপনি বাধা উপস্থিত করিবেন না। যে ঘরে আগুন লাগে সে ঘর পরিত্যাগ করাই শ্রেয়ঃ, সংসার ত্যাগ করা ভিল্ল আমা ব শ্রেয়োলাভের দ্বিতীয় উপায় নাই।"

পিতার চরণে প্রণাম করিয়া সিদ্ধার্থ চলিয়া আসিলেন। হতাশ হৃদয়ে শুদ্ধোদন গৃহত্যাগে বাধা জন্মাইবার নিমিত্ত প্রহরী নিযুক্ত করিলেন।

জীবের প্রতি অপার করণায় সিদ্ধার্থের হৃদয় কানায় কানায় ভরিয়া উঠিয়াছে। সেই মহাছঃগ-পূর্ণ হৃদয় লইয়া তিনি অন্তঃপুরে প্রবেশ করিলেন। স্থন্দরী নর্তকীদের নৃত্যগীত তাঁহার ভাল লাগিল না। তিনি মৌনী হইয়া রহিলেন। সাধ্বী গোপা স্থামীর এরূপ ভাব দেখিয়া উৎকণ্ঠিতভাবে জিজ্ঞাসা করিলেন "প্রিয়তম, আজ তোমাকে এত বিষণ্ধ দেখিতেছি কেন ? কি হইয়াছে আমাকে প্রকাশ করিয়া বল।"

দিদ্বার্থ উত্তর করিলেন—"প্রিয়ে, তোমাকে দেখিয়া আজ আমি যে আনন্দলাভ করিতেছি, তাহাই আমাকে পীড়িত করিতেছে। আমি স্পষ্টই বুঝিয়াছি এই আনন্দ ক্ষণস্থায়ী। জরা, ব্যাধি ও মৃত্যু আমাদের আনন্দভোগের পথে চির বাধা হইয়া রহিয়াছে।" সাধবী গোপা স্বামীর বিষধ মুখ দেখিয়া একান্ত চিন্তিত হইলেন।
সিদ্ধার্থের মনে এক্ষণে আর দিতীয় কোন চিন্তা নাই, কি করিয়া
ভীবকুল জরা ব্যাধি মৃত্যুর হুঃখ হইতে মুক্তিলাভ করিবে তিনি
অহোরাত্র তাহাই ভাবিতে লাগিলেন। এই মহাভাবের নেশায়
তিনি এমনি মন্ত হইলেন যে, সর্বস্ব ত্যাগ করিয়া এই মুক্তির পথ
ভাবিদ্ধার ব্যতীত তাহার স্থথ নাই, শান্তি নাই, আনন্দ নাই।
সংসারবন্ধন ছিন্ন করিয়া তিনি গৃহত্যাগ করিবার শুভমুহুর্ত্ত
খুজিতে লাগিলেন।

গভীর রাত্রি, রাজপুরবাসীরা নিদ্রিত। সিদ্ধার্থ বিনিদ্রভাবে তাঁহার স্বপ্ত পদ্মী গোপার কক্ষে গভীর ধাানে নিমগ্র ছিলেন। তথন তিনি তাঁহার সদয়ের নিভ্ত স্থানে "বাণী" শুনিলেন—"সময় উপস্থিত।"

নিদ্রিতা পত্নীও স্বথস্থ নবজাত পুত্রের মুথের দিকে একবার স্নেহকরণ দৃষ্টিতে চাহিয়া সিদ্ধার্থ ধীরভাবে কক্ষের বাহিরে আসিলেন। সেই স্তব্ধ নিশীথে চন্দ্র, তারকা, অসীম আকাশ, সকলে যেন সমতানে তাঁহাকে সীমাহীন: উন্মুক্ত পথে বাহির হুইবার নিমিত্ত আনন্দে আহ্বান ক্রিতে লাগিল।

তিনি তাঁহার সারথি ছন্দককে জাগাইয়া কহিলেন -∴অবিলম্থে অথ প্রস্তুত কর, সংসার ত্যাগ করিয়া আমাকে সন্ম্যাসত্রত গ্রহণ করিতে হইবে, তুমি আর এক মুহুর্ত্তও বিলম্থ করিওনা।

সিদ্ধার্থকে ফিরাইবার জন্ম বুদ্ধিমান্ সারথি নানা যুক্তি দেখাইলেন, নানা তর্ক উত্থাপন করিলেন, কিন্তু তাহার কোন যুক্তি কোন তর্ক টিকিল না। সেই গভীর নিশীথে অশ্বপৃষ্ঠে একমাত্র সার্থিকে লইয়া তিনি রাজভবন ত্যাগ করিয়। অসম্ভোচে অপবিজ্ঞাত পথে বাহির হইয়া পড়িলেন।

এই সময়ে দিনার্থের মনে যে সংগ্রাম চলিতেছিল, বৌদ্ধগ্রেছে তাহার রূপকবর্ণনা প্রদন্ত হইয়াছে। কথিত আছে, গৃহত্যাগের দিন রাত্রিকালে কামলোকের অধিপতি "মার" শৃশুমার্গে থাকিয়া দিদার্থকে রাজ্যের্যান্তোগ-স্থের প্রলোভনে প্রলুক্ক করিজে, চেক্লা করেন। বাহির হইতে অনস্তজীবের অব্যক্ত আহ্বানে দিনার্থ বখন সর্বব্যাগী হইয়া পথে দাড়াইয়াছিলেন, তখন স্ত্রী পুত্র জনক জননীর মেহপাশ এবং আজন্ম অধু যিত প্রাসাদের স্থেম্মতি যে তাহাকে পশ্চাৎ হইতে টানিতেছিল সে বিষয়ে সন্দেহ নাই। এই মানস সংগ্রাম যতই কঠোর হউক, সিদ্ধার্থ কিছুতেই বিচলিত না হইয়া সমস্ত রাত্রি কিপ্রবেগে চলিতে লাগিলেন এবং বহুযোজন পথ অতিক্রম করিয়া অণোমানদীর তীরে প্রভাতের শিশির-স্লাত বিশ্ব অক্লালোক দেখিতে পাইলেন।

নদী অতিক্রম করিয়া সিদ্ধার্থ অশ্ব হইতে অবতরণ করিলেন।
নদীসৈকতে দাড়াইয়া তিনি আপনাকে নিরাভরণ করিয়া পরিচ্ছদ
সারথির হস্তে সমর্পণ করিলেন এবং বলিলেন—"তুমি আমার
আভরণ ও অশ্ব লইয়া গৃহে ফিরিয়া যাও।" ছন্দক কহিলেন,
"প্রভু, আমাকেও সন্ন্যাসত্রত-গ্রহণের অনুসতি দান করিয়া আপনার
সেবক হইবার আদেশ করুন।"

সিদ্ধার্থ বলিলেন—"না ছন্দক, তোমাকে অবিলম্বে কপিলবাস্ত-নগরে ফিরিয়া গিয়া, জনক জননী আত্মীয়স্থজনদিগকে আমার সংবাদ জানাইতে হইবে।" ইহার পরে সিদ্ধার্থ তরবারির দারা



বৃদ্ধ ভিণারী

উঁহোর কেশজাল কাটিয়া ফেলিলেন এবং এক ব্যাধের ছিন্ন কাষায় বস্ত্রের সহিত আপনার বসন বদল করিয়া ভিথারী সাজিলেন। কুমারের এই দীমবেশ দেখিয়া ছন্দক রোদন করিতে লাগিল। সিদ্ধার্থ তাহাকে সাস্ত্রনা দিয়া কপিলবাস্ত্রতে পাঠাইয়া দিলেন।

ভগন্তদয় শুদ্ধোদনের সাংসারিক স্থাপের আশা চিরদিনের জন্ম অন্তর্হিত হুইল। পতিপ্রাণা গোপা সর্ব্ধপ্রকার বিলাস বর্জন করিয়া যৌবনে যোগিনী হইয়া রহিলেন।

এদিকে সিদ্ধার্থ একাকী অপরিজ্ঞাত পথ ধরিষ। চলিতে লাগিলেন। কোথায় আছেন, কোথায় যাইবেন, তাহা তিনি জানেন ন।; তবে তাঁহার মনে এই দৃঢ় প্রত্যয় ছিল যে, অনস্ত জীবের জন্ম তিনি মুক্তির একটি উদার পথ আবিষ্কার করিবেন।

অণোমা নদীর তীর হইতে দিদ্ধার্থ দক্ষিণপূর্বাদিকে অগ্রসর হইতে লাগিলেন। একে একে তিন জন ঋষির আশ্রমে তিনি আতিখ্য গ্রহণ করেন। কোন্ পথ অবলম্বন করিয়া সাধনায় প্রবৃত্ত হইলে তিনি শ্রেয়ঃ লাভ করিতে পারিবেন, তাহা তিনি জানিতেন না। এই নিমিত্ত দেশপ্রচলিত সাধনার বিভিন্ন পদ্ধতির আলোচনায় তিনি নিযুক্ত হইলেন।

এক আশ্রমে তিনি দেখিলেন যে, তথাকার সাধুরা কেহ পক্ষীর ন্থায় শশু কুড়াইয়া ভক্ষণ করেন, কেহ মূগের ন্থায় ঘাস থাইয়া জীবন রক্ষা করিতেছেন, কেহ বা সর্পের ন্থায় বাতাহারে দিন যাপন করিতেছেন। সিদ্ধার্থ প্রশ্ন করিয়া জানিলেন, এই সাধুরা বিশাস করেন যে, ইহলোকে এইরূপ কঠোর সাধনা করিলে জন্মান্তরে তাঁহারা স্বর্গে স্থান পাইবেন। স্বর্গে হৃঃথের লেশনাত্র নাই—চির

## ৰুদ্ধের জীবন ও বাণী

স্থুপ চির আনন্দ। ইহলোকে যিনি যত হঃথ স্বীকার করিয়া সাধনা করিবেন, স্বর্গে তিনি তত বেশী আনন্দলাভ করিতে পারিবেন।

সাধুদের মুথে এইরূপ উত্তর শুনিয়া সিদ্ধার্থের মনে স্বর্গসম্বন্ধে প্রশ্ন উঠিল এবং তিনি সাধুদের সহিত যে আলোচনা করিয়াছেন উহার সংক্ষিপ্ত মর্ম্ম এইরূপ—

সাধুরা যে স্বর্গে বিশ্বাস করেন সেথানে স্বর্গগত মানব নির্দ্ধিষ্ট কালের জন্ম বাস করেন, নির্দ্ধিষ্ট সময় অতিবাহিত হইয়া গেলে আবার তাঁহাকে পৃথিবীতে জন্মগ্রহণ করিতে হয়। স্ক্তরাং স্বর্গ-লাভ দ্বারা নিত্যানন্দকে লাভ করা যায়, একথা স্বীকার করা যাইতে পারে না।

পূথিবীতে আমরা যে স্থথ অল্প পরিমাণে অল্পকালের জন্ম ভোগ করি মর্গে সেই স্থথ অধিক মাত্রায় দীর্ঘকালের জন্ম ভোগ করা যাইতে পারে। শাস্ত্রবর্ণিত মর্গে দৈহিক সন্তোগসামগ্রীর কোন অভাব নাই—দেবতাদের প্রযোগভবনে উর্কাশী মেনকা রম্ভা প্রভৃতি যুবতীরা নৃত্যু গীতে সকলের মনোরঞ্জন করেন। ম্বর্গবাসীরা কেইই কামনাবর্জিত নহেন, মর্ত্র্যাসীদের স্থায় তাহাদেরও কাম ক্রোধ হিংসা দেব আছে।

স্বর্গগত মানবদের ও দেবগণের দেহ আছে, অতএব দেহ সম্ব্বীয়
সর্ববিধ কামনা তাঁহাদের থাকিবেই। স্কুতরাং স্বর্গবাসীরা মর্ত্ত্যমানবের মতই স্থথ হৃঃথ ভাগ করেন। মর্ত্ত্যবাসীদের জীবনের
পরিসর অতি অল্প বশিষা তাহারা অল্পকাশ অস্থায়ী স্থথ হৃঃথ ভোগ
করিয়া থাকেন—স্বর্গবাসীদিগকে এই স্থথ হৃঃথের ঘাত প্রতিঘাত

বহুকাল ভুগিতে হয়। স্বর্গে নিত্য স্থুথ নিত্য শাস্তি থাকিতে পারে না।

যে সাধনা কামনার অগ্নিশিথা নির্ম্বাণ করিয়া দেয় না, যাহা সাধককে স্থথ হৃঃথের উর্দ্ধে অবস্থিত নিত্য শান্তির লোকে উত্তীর্ণ করে না, তেমন সাধনা গ্রহণ করিলে কি লাভ হইতে পারে ?

জীবের অনস্ত হৃঃথ সিদ্ধার্থকে গৃহত্যাগী করিয়াছে—কামনাই এই হৃঃথের মূলে রহিয়াছে। যে স্বর্গে বিলাসবাসনা, কাম্যবস্ত ও ইন্দ্রিয়স্থথের প্রাচুর্য্য রহিয়াছে, সেই স্বর্গ তিনি কেমন করিয়া স্বীকার করিবেন ? তিনি মনে মনে স্থির করিলেন, শাস্ত্রবর্ণিত স্বর্গ মানবমনের কল্পনানাত্র। তিনি যে নিত্য অমৃতের সন্ধানে বাহির হইয়াছেন কল্পিত স্বর্গলোক তাহা নহে।

দিদ্বার্থ মণধের রাজধানী রাজগৃহের অভিমুখে চলিলেন।
এইথানে প্রতাপশালী নরপতি বিশ্বিদার রাজত্ব করিতেছিলেন।
বিশ্ব্যাগিরির পাঁচটি শাখা এই নগরটিকে পরিবেপ্টন করিয়া ইহাকে
এক অপূর্ব্ব স্বাভাবিক শ্রী দান করিয়াছিল। এখানকার শৈলনালার
অভ্যন্তরে বহুসংখ্যক গুহা ছিল। রাজধানীর সমীপবর্তী এই সকল
নিভ্ত ও রমণীয় গিরিগহরর অসংখ্য সাধুর সাধনভূমি হইয়া
উঠিয়াছিল। মহামতি সিদ্ধার্থ এখানকার একটি গুহায় আশ্রম
গ্রহণ করিলেন।

সমগ্র মানবজাতির কল্যাণকামনার স্থমহান্ ভাব সির্দ্ধার্থের চিত্ত অধিকার করিয়াছিল। কি উপায়ে মানবের হৃঃথ দূর করিবেন, কি উপায়ে মুক্তিলোক আবিষ্কার করিবেন, নির্জ্জনে তিনি তাহাই ভাবিতে লাগিলেন। এইখানে সিদ্ধার্থ একক ও অসহায় হইলেন। ভিক্ষা করিয়া তাঁহাকে তওুল দংগ্রহ করিতে হইত—নিজের হাতে তাঁহাকে আপনার আহার্য্য প্রস্তুত করিতে হইত। মনকে দৃঢ় করিয়া তিনি আজন্মের বিলাস বিসর্জ্জন করিলেন।

উদরাব্নসংগ্রহের জন্ম সিদ্ধার্থকে নগরে ভ্রমণ করিতে ইইত।
তাঁহার রমণীয় শাস্তোজ্জন মূর্ত্তি নগরবাসীদিগকে বিশ্বিত করিয়াছিল—তাঁহার মূথকান্তি দেখিয়া সকলে ভক্তিতে বিহ্বল ইইত।
ভূত্যদের মূথে এই অপূর্ব্ব তরুণ সাধুর খ্যাতি শুনিয়া মগধরাজ
বিশ্বিসার সিদ্ধার্থের সহিত দেখা করেন। তাঁহার পরিচয় পাইয়ারাজা আশ্র্যোধিত ইইলেন এবং তাঁহাকে কঠোর সন্ন্যাসত্রত ত্যাগ
করিয়া সংসারধর্ম-গ্রহণের জন্ম সনির্বব্ধ অন্থ্রোধ করিলেন। বলা
বাহলা, সিদ্ধার্থের মন আর ভোগবিলাসের দিকে ফিরিল না।

সিদ্ধার্থ লোকমুণে শুনিতে পাইলেন, বৈশালীতে আকাড়কালাম নামক জনৈক শাস্ত্রজ স্পণ্ডিত ঋথি হিরণ্যবতী নদী তীরে বাস করেন। এই গাষির তিন শত শিশ্য আছে। সিদ্ধার্গ ইহার শিশ্যত্ব স্বীকার করিলেন। এথানে তিনি কিছুকাল চর্চ্চা করেন অত্যুগ্র শ্রেতিভাবলে অল্পদিনের মধ্যেই তিনি গুরুর জ্ঞাত সর্কবিদ্যা আয়ন্ত করিলেন কিন্তু যে মুক্তিলোকের সন্ধানে তিনি যৌবনে গৃহত্যাগ করিরা ভিথারী হইয়াছেন, তাহারা কোনো গোঁজই পাইলেন না।

অতঃপর এক শৈলগুহায় রামপুত্র ক্রদ্রকের সহিত তাঁহার দেখা হর। এই স্থপণ্ডিত শাস্ত্রজ্ঞ ঋযি সাত শত শিস্ত্রকে শাস্ত্রাভাাস করাইতেন। শিশুত্ব স্বীকার করিয়া সিদ্ধার্থ কিছুকাল ইহার নিকটে শাস্ত্র পাঠ করেন। অল্পকাল-মধ্যেই তিনি গুরুর সমকক্ষতা লাভ করিলেন। ক্রদ্রক এই প্রতিভাশালী শিশুকে তাঁহার আশ্রমে রাথিরা ছাত্রদের অধ্যাপকত্ব গ্রহণ করিতে অন্ধরোধ করেন। কিন্তু সিদ্ধার্থের মন সেই অন্ধরোধ রক্ষা করিতে সন্মত হইল না। তিনি স্পষ্টই রুঝিলেন যে, তাঁহার গুরু তাঁহাকে কিঞ্চিৎ শাস্ত্রজ্ঞান দান করিরাছেন বটে, কিন্তু মুক্তির যে উদার পছা আবিষ্ণারের জন্ম তিনি আত্মোৎসর্গ করিরাছেন, তাহা গুরুর অধিগম্য নহে। অগত্যা তিনি তাঁহার আশ্রম ত্যাগ করিলেন। আধ্যাত্মিক সত্যান্মনানের জন্ম সিদ্ধার্থের ঐকান্তিক অনুরাগ দেখিয়া রুদ্রকের পাঁচজন শিন্তু তাঁহার অনুগামী হইলেন। ইহাদের নাম কৌণ্ডিণ্য, অশ্বজিৎ, ভক্তিক, বপ্র ও মহানাম।

দৈহিক স্থতোগের লাল্যা সাধনার পথে বিল্ল উপস্থিত করিরা থাকে; এই জন্ম কচ্ছু সাধনা দারা দেহকে নিপীড়িত করিবার অস্বাভাবিক উপায় অবলম্বন করা এক সমরে ভারতবর্ধে প্রবল হইয়া পড়িয়াছিল। সিদ্ধার্থ মনে মনে সংকল্প করিলেন যে, কঠোর তপশ্চর্য্যা দারা তিনি ইন্দ্রিয়গুলিকে দমন করিয়া নিজের মনকে বাসনামুক্ত করিবেন, এবং তাহা হইলেই তিনি ত্বংথর হাত এড়াইয়া পরম শাস্তি লাভ করিতে পারিবেন। তিনি বুঝিলেন যে, শাস্ত্র অধ্যয়ন বা শ্রবণ করিয়া সত্যলোক লাভ করা যায় না, একমাত্র সাধনার দারা ইহা লাভ করা যাইতে পারে। স্কুতরাং অবিলম্পে তিনি অন্তর্কুল ক্ষেত্রের সন্ধানে বাহির হইলেন। ভ্রমণ করিতে করিতে তিনি গয়াশীর্ষ শৈলের সমীপে উপস্থিত হইলেন। ইহার সন্নিকটে নৈরঞ্জনা ও মহানদী ফল্পর সহিত নিশ্রিত হইয়াছে। কিয়দ্ব অগ্রসর হইয়া উরবিল্প গ্রামে প্রবেশ করিলেন। তথাকার নৈস্বর্গিক শোভা তাঁহার চিত্ত প্র্পুশ করিল। স্বচ্ছুসলিলা নৈরঞ্জনার

# ৰুদ্ধের জীবন ও বাণী

পবিত্র তীরে সিদ্ধার্থ ছয় বংসর কাল কঠোর সাধনার প্রস্তুত্ত রহিলেন।

### পঞ্চম অধ্যায়



#### সাধনা ও বোধিলাভ

মহাপুরুষদের বিশেষত্ব এই যে, তাঁহারা মন্থ্যাপ্তকে মনোমোহন নব শ্রী দান করিয়া থাকেন। শর্করা যেমন জলের সহিত সর্কতোভাবে গলিয়া-মিশিয়া জলকে মধুর করে, মহাপুরুষেরাও তেমনি মানবজাতির সাধনাসমূদ্রে তাঁহাদের জীবনের সাধনার ধারা মিশাইয়া দিয়া মানবসাধনাকে নবীন গোরব দান করেন। একনিষ্ঠ সাধনার দারা মানব আপনার চরম সাফল্য নিজের চেষ্টাতেই অর্জন করিতে পারেন; মানব আপনিই আপনার ভাগানিয়ভা এবং আপনিই আপনার উদ্ধারক্তা; মুক্তিলাভের জন্ম তাঁহার দিতীয় কোন অবলম্বনের প্রয়োজন নাই—মহাপুরুষ সিদ্ধার্থের সাধনা মানবস্বকে এই গোরবমুকুট পরাইয়া দিয়াছে।

দিদ্ধার্থ যে সাধনায় বিজয়ী হইয়া মানবত্বের শিরে এই গৌরবমুকুট পরাইয়াছেন, সেই সাধনপ্রণালী নির্দ্ধারণ করিতে তাঁহাকে
বহু সংগ্রাম করিতে হইয়াছে। তিনি শাস্ত্রের আশ্রয় ত্যাগ করিয়া,
শুরুদের আশ্রয় ত্যাগ করিয়া, আপনিই আপনার অবলম্বন হইলেন।

মন হইতে বাসনার শর তুলিয়া ফেলিবার জন্ম অনলস হইয়া রুচ্ছুসাধনায় প্রেব্ত হইলেন। তাঁহার সাধু চেষ্টা ও চিক্তের শৃঢ়ভা
দেখিয়া পঞ্চশিয়্ম বিশ্বিত হইলেন। কঠোর যোগী বলিয়া সিদ্ধার্থয়
থাতি দেশদেশাস্তরে পরিব্যাপ্ত হইল। তিনি দেহের দিকে কিছুমাত্র ক্রেকেপ না করিয়া যোগাসনে উপবিষ্ট হইয়া সর্কজীবের হঃখ
দ্র করিবার জন্ম মনন ও ধাান করিতে লাগিলেন। জন্মমৃত্যুর
সমুত্র অতিক্রম করিয়া নির্কাণলাভের জন্ম তিনি কঠোর যোগ ছারা
দেহ ও মনকে সংযত করিতে লাগিলেন। আহারের মাত্রা হাস প্রোপ্ত
হইতে২ একটিমাত্র তভ্লকণায় আসিয়া দাঁড়াইয়াছিল! একদিন
নয়, হই দিন নয়, এক মাস নয়, হই মাস নয়, স্থদীর্ঘ ছয় বৎসরকাল এইপ্রকার কঠোর সাধনা চলিতেছিল। কত রৌদ্র, কত রৃষ্টি,
কত শীত, কত গ্রীয়, তাঁহার মাথার উপর দিয়া চলিয়া গিয়াছিল,
সিদ্ধার্থ তাহা জানিতেও পারেন নাই। তাঁহার দেহের দিবাকান্তি
বিলুপ্ত হইল, দৃঢ় বলিষ্ঠ বিশালবপু কঙ্কালে পরিপত হইল।

কিন্তু এত ক্লেশ ও এত যাতনা স্বীকার করিয়াও সিদ্ধার্থ তাঁহার চিবেরছিত বোধিলাভ করিতে পারিলেন না। তাঁহার চিত্তের বাাকুলতা কিছুতেই দূর হইল না। তিনি পরিশেষে এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইলেন যে, কুচ্ছু সাধনা দ্বারা বাসনার অগ্নি নির্বাপিত হইতে পারে না, এবং ইহাদ্বারা সত্যের বিমল আলোক লাভের আশাও ছ্রাশামাত্র। একদা একটি জ্বত্তক্তলে উপবিষ্ট হইয়া সিদ্ধার্থ তাঁহার মনের অবস্থা এবং কুচ্ছু সাধনার ফলাফল-বিচারে প্রস্তুত্ত হইলেন। তিনি ভাবিলেন—"আমার দেহ ক্ষীণ ক্ষীণতর হইয়াছে; উপবাস দ্বারা আমি ক্ষালে পরিণত হইলাম, কিন্তু

তথাপি নির্ব্বাণলোকের ত কোন সংবাদ পাইলান না। আমার অবলম্বিত এই কুচ্ছু সাধনার পদ্ধা কিছুতেই আর্য্যমার্গ হইতে পারে না। অতএব এক্ষণে উপযুক্ত পানাহার দ্বারা দেহকে বলিষ্ঠ করিয়া মনকে অনুসন্ধানে নিযুক্ত করা কর্ত্তব্য।"

এইরপ সিদ্ধান্তে উপস্থিত হইয়া তিনি নৈরঞ্জনার নির্ম্মণ নীরে অবগাহন করিয়া স্নান করিলেন; তাঁহার শরীর এমন তুর্বল হইয়া পড়িয়াছে যে, স্মানান্তে চেম্বা করিয়াও নিজের শক্তিতে তাঁরে উঠিতে পারিতেছেন না। অবশেষে নদীবক্ষে অবনত একটি বৃক্ষশাখা ধরিয়া তিনি কুলে উঠিলেন।

সিদ্ধার্থ আপন কুটীরের দিকে চলিলেন। পথিমধ্যে বনপথে তিনি সংজ্ঞাহীন হইয়া ভূতলে পড়িয়া গেলেন। পঞ্চ শিস্ত মনে করিলেন, সিদ্ধার্থের মৃত্যু ঘটিয়াছে। রুচ্ছু সাধনার প্রতি সিদ্ধার্থ বীতশ্রদ্ধ হইয়াছেন বটে, কিন্তু তিনি কোন্ সাধনাপ্রণালী অবলম্বন করিবেন ভাবিয়া স্থির করিতে পারিতেছেন না। ভাবানার পর ভাবনার তরঙ্গ উঠিয়া সিদ্ধার্থের সংশ্বয়াকুল চিত্ত দোলাইতে লাগিল। এই সময়ে তিনি একদিন নিদ্রিত অবস্থায় স্বশ্নে দেখিলেন—"দেবরাজ ইক্র একটি তার অতি দৃঢ়রূপে বাঁধা ছিল। তাহাতে আঘাত করিবামাত্র শ্রুতিকটু বিরুত স্কর বাহির হইল; অন্ত একটি তার নিতান্ত শিথিল ছিল, উহা হইতে কোন স্করই নির্গত হইলা। মধ্যবর্ত্তী তারটি না-শিথিল না-দৃঢ় এমনই ভাবে যথাযথক্রপে বাধা ছিল; সেই তারটিতে যা পড়িবামাত্র মধুর স্করে চারিদিক পূর্ণ হইয়া উঠিল।"

নিজাভঙ্গে সিদ্ধার্থের হৃদয় মত্যের বিমল জ্যোতির আবির্ভাবে পূর্ণ ইইল। সাধনার উদার মধ্য পদ্বা তাঁহার মনশ্রকৃতে প্রত্যক্ষ হইল। ভোগবিলাদ ও রুচ্ছু সাধনার মধ্যবর্ত্তী সত্যমার্গ অবলম্বন করিয়া তিনি বোধিলাভের জন্ম স্থিরসংকল্প হইলেন।

নিম্মল কঠোর সাধনায় স্বাস্থ্য ভগ্ন হইয়াছে বলিয়া সিদ্ধার্থ
চিন্তিত হইলেন। তিনি বুনিয়াছেন, বলিষ্ঠ দেহ এবং বলিষ্ঠ মন
বোধিলাভের পক্ষে অমুক্ল। দেহকে সবল করিয়া মনকে জাগ্রত
করিয়া তিনি নবীন সাধনায় পুনর্কার প্রস্তুত হইবেন, স্থির
করিলেন। এই সংকল্পে উপস্থিত হইয়া তিনি একদিন শেষ
রজনীতে স্ক্লাত শুচি হইয়া একটি স্পরিষ্কৃত তরুমূলে ধ্যানে
উপবিষ্ট হইলেন।

সনীপবর্ত্তী সেনানিগ্রামে এক ধনবান্ বণিকের পুণ্যবতী ছহিতা স্থজাতা বহু সাধনার ফলে একটি পুগ্রলাভ করিয়া স্থবর্গ-পাত্রে পায়স লইয়া একদিন বনদেবতার পূজা দিতে আসিলেন। তাঁহার একটা দাসী অগ্রে অগ্রে আসিতেছিল। তরুমূলে উপবিষ্ট ক্ষীণাঙ্গ সিদ্ধার্থের ধ্যানস্থলর মুগের অপূর্ব্ব জ্যোতিঃ দেখিয়া সে বিস্মিত হইল এবং দৌড়িয়া গিয়া স্থজাতাকে জানাইল যে, দেবতা প্রসন্ন হইয়া তাঁহার ভক্তিঅর্থ্য গ্রহণ করিবার জন্ম সম্মীরে অবজীর্ণ হইয়াছেন। হাইচিত্ত স্থজাতা ক্রতপদে তরুমূলে উপস্থিত হইয়া শ্রদ্ধাবিকম্পিত করে দেবতার হস্তে পার্মান্নের পাত্র প্রদান করিলেন। "তোনার কামনা পূর্ণ হউক" বলিয়া সিদ্ধার্থ তাঁহার মহৎ দান গ্রহণ করিলেন। স্থাদ পারাসান্ন ভোজন করিয়া তাঁহার ছর্বল দেহে বলের সঞ্চার হইল। তিনি

মধুর কণ্ঠে স্থজাতাকে কহিলেন—"ভদ্রে, আমি দেবতা নই, তোমারই :মত মাছম, তোমার মঙ্গল হস্তের মহৎ দান আজ আমার প্রাণরক্ষা করিল, মনে নবীন উৎসাহের সঞ্চার করিয়া দিল। আমি যে সত্যের সন্ধ্যানে রাজ্যস্থ ছাড়িয়া সন্মাসী হইয়াছি, তোমার এই অন্ন সেই সত্যলাভের সহায় হইল। আমার মনে আজ দৃঢ় ধারণা হইয়াছে যে, আমি সেই সত্যলাভ করিয়া ক্বতার্য হইতে পারিব। তোমার কল্যাণ হউক।"

এই ঘটনার পরে সিদ্ধার্থ নিয়মিত পাদাহারে প্রস্তুত্ত হইলেন।
তাঁহার এই পরিবর্ত্তন পঞ্চ শিস্তের মনে গভীর সন্দেহের সঞ্চার
করিল। তাঁহারা ভাবিলেন, সিদ্ধার্থ তাঁহার জীবনের মহৎ উদ্দেশ্ত
বিশ্বত হইয়া সাধনার সত্য পথ হইতে দুরে সরিয়া যাইতেছেন।
এতদিন তাঁহারা যাঁহাকে শুরু বলিয়া মানিয়াছেন, এখন তাঁহারা
তাঁহাকে ত্যাগ করিয়া চলিলেন। বিমুখ শিশ্বদের এই শ্রদ্ধাহীনতা
সিদ্ধার্থকে পীড়িত করিল; অন্তরের সেই বেদনা ঝাড়িয়া ফেলিয়া
তিনি প্রশান্তচিত্তে একাকী মহাসাধনায় প্রবৃত্ত হইবার জন্য প্রস্তুত
হইলেন।

নৈরাশ্রের মেঘ কাটিয় বাওয়ায় সিদ্ধার্থের চিত্ত আনন্দে ভরিয়া উঠিল। তাঁহার হৃদয়ের আনন্দে বিশ্বপ্রকৃতি প্রসন্মূর্ত্তি ধারণ করিল। তিনি যথন মৃহলগমনে বোধিজনের দিকে অগ্রসর হইতেছিলেন, তথন তাঁহারই আনন্দপুলকে পদতলে ধরিত্রী যেন শিহরিয়া উঠিতেছিলেন। আপনার মহাসাধনার সফলতাসম্বন্ধে সন্দেহের শেষ রেথাটুকুপর্যান্ত যখন নিঃশেষে দূর হইল, তথন সিদ্ধার্থ অস্তর ও বাহির হইতে ক্রমাণ্ড আশার বাণী শুনিতে লাগিলেন।



বৃদ্ধগয়ার মন্দির

অন্তর ও বাহির তাঁহাকে আহ্বান করিয়া যেন ইহাই বলিতেছিল,—
"হে সাধক, হে বরেণা, সিদ্ধিলাভের মাহেন্দ্রকণ সমাগতপ্রায়,
তুমি মহাসাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া কল্যাণের আকর নির্বাণ
আবিষ্কার কর।"

স্বিগ্ধ শ্রামল সন্ধ্যাকালে সিদ্ধার্থ বোধিক্রমমূলে নবীন তৃণ বিছাইয়া সমাসীন হইলেন। সাধনায় প্রবৃত্ত হইবার পূর্ব্বেই তিনি সন্ধল্প করিলেন—

ইহাসনে শুশুতু মে শরীরং
ত্বগন্থি মাংসং প্রলয়ঞ্চ যাতু।
অপ্রাপ্য বোধিং বহুকল্পগুর্লভাং
নৈবাসনাৎ কায়মতশ্চনিশ্যতে॥

এই আসনে আমার শরীর শুকাইয়া বায় বাক্, স্বক্, অস্থি, মাংস, ধ্বংস প্রাপ্ত হয় হউক, তথাপি বহুকল্পগুর্লভ বোধিলাভ না করিয়া আমার দেহ এই আসন ত্যাগ করিয়া উঠিবে না।

পুরুষদিংহ দিদ্ধার্থ দক্ষয়ের বর্মে আয়ত হইয়া সাধনসমরে প্রস্তুত্ব হইলেন। শুদ্ধ ও নিস্পাপ হইবার জন্ম তিনি আপনার অস্তরের অস্তরতম প্রদেশের প্রস্তুপ্ত পাপলালসাগুলি উৎপাটিত করিয়া ফেলিবার নিমিত্ত যুক্ত করিছে লাগিলেন। নির্বাণের পূর্বেদিশিখা যেমন দাউ দাউ করিয়া জ্ঞলিয়া উঠে, সিন্ধার্যের পাপলালসাগুলি চিরকালের জন্ম নির্বাপিত হইবার পূর্বেব অল্প সময়ের জন্ম তেমনি আর একবার প্রদীপ্ত হইয়া উঠিল। এই বিদ্রোহী পাপসমূহের সহিত তাঁহার অস্তরে বে, তুমুল কুরুক্তেত্রের যুদ্ধ ঘটিয়াছিল, বিবিধ কারেয় ও ধর্মগ্রন্থে তাহার চমৎকার রূপক বর্ণনা রহিয়াছে।

পাপবাহিনীর সহিত সিদ্ধার্থের সেই সংগ্রামের বর্ণনা পাঠ করিলে মৃতকল্প ব্যক্তির হৃদয়েও অপূর্ব্ব বলের সঞ্চার হয়। নানা প্রলোভন্ দেখাইয়া কানলোকের অধিপতি মার সিদ্ধার্থকে প্রানুক্ক করিতে উচ্চত হইবামাত্র তিনি স্কুদু কঠে বলিলেন:—

> মের পর্বতরাজ স্থানতু চলেৎ সর্বাং জগন্নোভবৎ সর্ব্বে তারকসঙ্গ ভূমি প্রেপেতৎ সজ্যোতিষেদ্রা নভাৎ। সর্ব্বে সন্থ করেয় একমতয়ঃ শুয়েন্মহাদাগরো নম্বেব ক্রমরাজ মুলোপগতশ্চাল্যেত অম্মন্বিঃ॥

যদি পর্বতরাজ মেরু স্থানচ্যুত হয়, সমস্ত জগং শৃত্যে মিশিয়া
যায়, সমস্ত নক্ষত্র জ্যোতিষ্ক ও ইন্দ্রের সহিত আকাশ হইতে
ভূমিতে পতিত হয়, বিশ্বের সকল জীব একমত হয় এবং মহাসাগর
শুকাইয়া যায়, তথাপি আমাকে এই ক্রুমমূল হইতে বিন্দুমাত্র
বিচলিত করিতে পারিবে না।

একে একে নানা পাপ প্রলোভন সিদ্ধার্থকে প্রলুব্ধ করিতে চেষ্টা করিল। কিন্তু তাঁহার অবিচলিত চিত্তের অমিত বিক্রম তাহাদের সকল চাতুরী ব্যর্থ করিয়া দিল। অবশেষে স্বয়ং মার নানা আয়ুধে সজ্জিত হইয়া সলুখসংগ্রামে অগ্রসর হইল। পুরুষ-সিংহ সিদ্ধার্থ বিজ্ঞান্তীর কঠে কহিলেন "তুমি একাকী কেন":—

সর্বেরং ত্রিসাহশ্র মেদিনী যদিমারেঃ প্রপূর্ণ ভবেং
সর্বেরাং যথ মেরু পর্বতবরং পাণীরু থজেগা ভবেং।
তে মহা: ন সমর্থ লোম চালিত্ং প্রাগেব মাং যাতিত্বং
কুর্য্যাচ্চাপি হি বিগ্রহে শ্ব বর্শ্বতেন দৃত্ ॥
এই তিন সহস্র মোদনী যদি মারহারা প্রপূর্ণ হয়, প্রত্যেক

মারের হন্তের থড়া যদি পর্বতবর মেরুর ন্যায় প্রকাণ্ড হয়, তথাপি বিগ্রহে দৃঢ়বর্দ্মিত আমাকে পরাস্ত করা দূরে থাকুক, একবিন্দু টলাইতেও পারিবে না।

মার পলায়ন করিল। সকল বাসনা, সকল সংস্কার হইতে মুক্তিলাভ করিয়া সিদ্ধার্থের চিত্ত সত্যের বিমল আলোকে পরিপূর্ণ হইল। সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া তিনি এখন "বৃদ্ধ" হইলেন। তাঁহার মনশ্চক্ষ্র সম্মুথে জীবের যাবতীয় ছঃথের মূলীভূত কারণ প্রকাশিত হইল। তিনি ভাবিলেন—"মানব যখন জ্ঞানদৃষ্টির ছারা অমঙ্গল কর্মের ফলাফল প্রত্যক্ষ করে, তখনই সে বাসনার আক্রমণহইতে অব্যাহতি লাভ করে। ভোগলালসা হইতেই ছঃথের উৎপত্তি হইয়া থাকে। বাসনাবিলোপের পূর্কে মৃত্যু ঘটিলেও মানব শান্তিলাভ করিতে পারে না। কারণ তাহার বাঁচিয়া থাকিবার কামনা থাকিয়া যায় এবং তাহাকে পুনঃ পুনঃ জন্মগ্রহণ করিতে হয়।

বুদ্ধদেব জ্ঞাননেত্রে দেখিলেন "ধর্মাই সত্যা, ধর্মাই পবিত্র বিধি, ধর্মোই জগৎ বিশ্বত হইয়া আছে এবং একমাত্র ধর্মোই মানব ভ্রান্তি পাপ এবং হুঃখ হইতে মুক্তিলাভ করিতে পারে।"

তাঁহার প্রজ্ঞানেত্রের সম্ব্যে জন্ম মৃত্রুর সকল রহস্থ উদ্বাটিত ।

হইল। তিনি বুঝিলেন, হৃঃথ, হৃঃথের কারণ, হৃঃথের নিরোধ এবং

হৃঃখনিরোধের উপায় এই চারিটি আর্য্য সত্য—অর্থাৎ (১) জন্ম

হৃংথ, জরা ব্যাধি মৃত্যুতে হৃঃথ, অপ্রিয়ের সহিত মিলনে হৃঃথ, প্রিয়ের

সহিত বিচ্ছেদে হৃঃথ; (২) তৃষ্ণা হইতেই হৃঃথের উৎপত্তি হইয়া

থাকে; (৩) ভৃষ্ণার নির্তি ইইলেই হৃঃথের নিরোধ ঘটে;

(৪) এই হুঃপনির্ত্তির উপায় আটটি, যথা—সম্যক্ দৃষ্টি, সম্যক্ সন্ধল্প, সম্যক্ বাক্, সম্যক্ কর্মান্ত, সম্যগাজীব, সম্যক্ ব্যায়াম, সম্যক্ স্মৃতি ও সম্যক্ সমাধি।

# ষষ্ঠ অধ্যায়

## বুদ্ধ ও তাঁহার পঞ্চ শিষ্য

মুক্তির বিনল আনন্দে বুদ্ধের অন্তর পূর্ণ হইল। যে বনস্পতি-মুলে তিনি বুদ্ধর লাভ করিয়াছেন, তথায় একাকী তিনি সাত সপ্তাহ তাঁহার নবলব্ধ অমৃত-উৎসের রসধারা নীরবে সম্ভোগ করিলেন।

বুদ্ধদেব এথন বিধব্যাপী আনন্দ ও অমৃতের আস্বাদন পাইয়া-ছেন। সকল সংস্কার ও সকল বাসনার বিলোপ দারা তিনি নির্মাশ আনন্দ ও শাখত জীবনলাভ করিয়াছেন।

নির্বাণের এই মঙ্গলবাণী তিনি কেমন করিয়া সকলের বোধগম্য করিবেন, ইহাই এখন তাঁহার ভাবিবার বিষয় হইল। বাঁহার
মন হইতে অহংবৃদ্ধি নিঃশেষে দ্রীভূত হয় নাই, তিনি কোনমতেই পরিপূর্ণ শান্তি লাভ করিতে পারেন না; এই বৃদ্ধিই সমস্ত
পাপ, সমস্ত অকল্যাণ, সমস্ত ভ্রান্তির উৎস। একথণ্ড মেঘ যেমন
বৃহৎ স্থ্যকে দৃষ্টির আড়াল করিয়া দেয় অহংবৃদ্ধি তেমনি বিশ্বব্যাপী
আনন্দকে অদৃশ্র ও অবোধ্য করিয়া রাথে।

বুদ্ধ ভাবিলেন— "আমি বে মহাসত্য লাভ করিয়াছি, যদি তাছা
সাধারণের মধ্যে প্রচার না করি, তাহা হইলেই ইহা দারা জীবের
কি লাভ হইল ? হৃঃথের কাঁদে পড়িয়া যাহারা জন্মজন্মান্তর কঠোর
সংগ্রাম করিতেছে এবং তৎসঙ্গে অশেষ যাতনা ভোগ করিতেছে
আমার তাহাদিগকে নির্বাণের বাণী শুনাইতে হইবে। সর্ব্ব হৃঃখনির্বাপক এই বাণী একবার তাহাদের চিত্ত স্পর্শ করিলেই, তাহারা
পরম শান্তি লাভ করিতে পারিবে।"

বুদ্ধের চিত্তে সময়ের জন্ম সংশয় উপস্থিত হইল। তিনি ভাবিলেন, যাহারা ভৃষ্ণায় অভিভূত, তাহারা আমার এই জ্ঞানগম্য গভীর ধর্ম বুঝিবে না। তাহাদের চঞ্চলবুদ্ধি জগতের কার্য্য কারণের নিয়ম, সংস্কার ও উপাধির নিরোধ, সংষম এবং নির্বাণ ধারণা করিতে পারিব না। স্কৃতরাং এই ধর্ম প্রচার করিলে আমার চেষ্টা ব্যর্থ হইবে। একদিকে এই সংশয়, অপরদিকে জীবের প্রতি অপ্রমেয় করুণা, ছইদিক্ হইতে বুদ্ধের চিত্তকে আঘাত করিতে লাগিল। আপনার মনের মধ্যে আপনি তর্কবিতর্ক করিয়া অবশেষে তিনি এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইলেন যে, সত্যান্থরাগী শ্রদ্ধানীলদের নিকটে আমার এই মুক্তির বাণী প্রথমে প্রচার করিতে হইবে; তাহার পরে সত্য ধীরে ধীরে আপনাকে আপনি প্রতিষ্ঠিত করিবে। কিন্তু কে সেই শক্তিশালী ব্যক্তি যিনি সর্ব্বপ্রয়ে এই নর ধর্ম্মের পতাকা বহন করিবেন প

প্রথমে অড়ার কালাম ও রামপুত্র রুদ্রকের কথা বুদ্ধের মনে পড়িল। কিন্তু তিনি জানিতে পারিলেন যে, তাঁহারা আর জীবিত নাই। ইহার পর পঞ্চ শিয়ের স্মৃতি তাঁহার মনে উদিত হইল। এই শ্রদ্ধাশীল ও বিশ্বাসী পঞ্চশিন্ত একদিন গভীর ধর্মকুধা মিটাইবার ত্বন্ত তাঁহার আহগতা স্বীকার করিয়াছিল। কিন্তু সে সময়ে বুদ্ধের অন্তরের অন্তরতন গোপন ভাণ্ডার অমৃতামে পূর্ণ হইয়া উঠে নাই; তিনি তথন তাঁহাদিগকে কুধায় অন্নদান করিতে পারেন নাই। কিন্তু এখন তাঁহার ভাণ্ডারে যে অমৃত সঞ্চিত হইয়া উঠিয়াছে, তাহা দ্বারা পঞ্চশিন্ত কেন, সমগ্র নরনারী ভৃপ্তিলাভ করিতে পারেন। বাহারা একদিন বিমুখ হইয়া তাঁহাকে পরিত্যাগ করিয়া গিয়াছিলেন, তিনি আর কাল বিলম্ব না করিয়া তাঁহাদের সন্ধানে মুগদাব বা ঋষিপত্তনের অভিমুখে ছুটিলেন।

বুদ্ধের আগমনবার্তা। পূর্ব্বেই শিশুদের কর্ণগোচর হইমাছিল।
তাঁহারা কিছুতেই বুঝিতে পারেন নাই বে, সিদ্ধার্থ সাধনায় সিদ্ধি
লাভ করিয়া বুদ্ধ হইয়াছেন। তাঁহাদের প্রতীতি হইল, তিনি
তপোত্রেই হইয়া আসিতেহেন। মনে মনে স্থির করিয়া রাখিলেন
সিদ্ধার্থকে তাঁহারা কলাচ গুক্ধ রুলিয়া শ্রনা দেখাইবেন না;
কার্য্যতঃ কিন্তু উন্টা ব্যাপার দাড়াইল। বুদ্ধদেবের প্রসন্মুখের
দিব্য জ্যোতিঃ দেখিবামাত্র তাঁহাদের সকল সংশ্ম দূর হইল
এবং মন শ্রন্ধায় অবনত হইয়া পড়িল। তিনি তাহাদের সন্মুখে
উপস্থিত হইবামাত্র তাঁহারা আসন ত্যাগ করিয়া তাঁহার চরণ
বন্দ্রনা করিলেন।

বৃদ্ধ কহিলেন—"প্রিয় শিশুগণ, রুচ্ছু সাধনা ও ভোগবিলাসের আতিশয্য এই ছইয়ের মধ্যবন্তী কল্যাণময় মুক্তিবত্ম আমি আবিষ্কার করিরাছি। সেই নির্বাণ লাভ করিবার উপায় আমি তোমাদিগকে দেখাইয়া দিব।" বৃদ্ধদেবের তেজাময়ী বাণী শ্রবণ করিয়া শিশুদের মন শ্রন্ধায় ভক্তিতে পূর্ণ হইল। তাহারা নবধর্মে দীক্ষিত হইবার নিমিত্ত ব্যাকুল হইয়া উঠিলেন।

অতঃপর একদিন সন্ধ্যার প্রাক্ষালে ভগবাৰ বৃদ্ধদেব তাঁহার পাঁচ-জন শিস্তকে লইয়া ঋষিপত্তনের অদ্ববস্তী এক স্থদের তীরে গনন করিলেন। স্থদের একপার্শ্বে উচ্চ-চিবি রহিয়াছে। ঐ চিবির নিয়দেশ হইতে সোপান বাহিয়া জলাশয়ে নামিতে হয়। দীক্ষার্থী শিস্তোরা জলাস্তে উপস্থিত হইলে বৃদ্ধ কহিলেন—"বংসগণ, তোমা-দের আজিকার স্নান প্রতিদিনের স্নানের ভায় একাস্ত সামাভ নহে, আজ তোমাদের কেবলমাত্র দেহের মলিনতা ধৃইয়া ফেলিলে চলিবেনা, আজ তোমাদের দেহের ও মনের স্বব্রপ্রকার মলিনতা ধৃইয়া-মুছিয়া অস্তরে বাহিরে পবিত্র হইতে হইবে।"

স্থান শেষ করিয়া শিল্পেরা তীরে আদিলেন। বুদ্ধদেব জিজ্ঞাসা করিলেন—"বৎসগণ, তোমাদের অস্তর ও বাহির পবিত্র হইল কি ?"

শিয়েরা উত্তর করিলেন 'হাঁ"! তথন তিনি নধুরকঠে গছীরভাবে বলিতে লাগিলেন— বংসগণ, সাধারণতঃ তিন শ্রেণীর শিষ্ক
দেখা যার। এক শ্রেণীর শিষ্কদিগকে অধােমৃথ কুন্তের সহিত
তুলনা করা যার। অধােমৃথ কুন্ত জলে নিমগ্ন হইরাও ভরিয়া
উঠে না, ইহাদের মনও তেমনি গুরুর উপদেশের প্রতি বিমৃথ
বলিয়া ক্রিন্ কালেও তাঁহার উপদেশামৃতে পূর্ণ হইয়া উঠে না।
ইহারা যুগের পর যুগ গুরুর সহিত বাদ করিয়াও কোন স্নফল
প্রত্যাশা করিতে পারে না। তােমরা কি এই শ্রেণীর শিষ্ক হইতে
চাও ?" শিয়্রেরা উত্তর করিলেন—'না"। বৃদ্ধ বলিতে লাগিলেন,
দ্বিতীর শ্রেণীর শিষ্কদিগকে "উৎসক্রবদর" নাম দেওয়া যাইতে

পারে। আঁচল ভরিয়া কুল গ্রহণ করিয়া যদি কোন ব্যক্তি সেগুলিকে না বাধিয়া দণ্ডায়মান হয়, তাহা হইলে তাহার ক্রোড়স্থিত আঁচলের সমস্ত কুল ভূতলে পড়িয়া যায়; তজপ এক শ্রেণীর শিষ্মেরা গুরুগৃহে অবস্থানসময়ে গুরুর নানা গুণ বাহুতঃ লাভ করিয়া থাকে; তথন তাহাদের বাক্ষে, কার্য্যে ও ব্যবহারে স্কুলতা প্রকাশ পাইয়া থাকে, কিন্তু গুরুর বিবিধগুণ ও উপদেশ শ্রদ্ধাপূর্বক সদয়ে বাধিয়া রাথিবার জন্ম তাহাদের কোন চেষ্টা থাকে না বলিয়া, যথন গুরুর সঙ্গ হইতে তাহারা দূরে চলিয়া যায়, তথন তাহারা সেই ক্রণস্থায়ী গুণগুলি উৎসঙ্গস্থিত বদরের ক্রায় হারাইয়া ফেলে। তাহাদের প্রেকৃতি তথন আমূল পরিবর্ত্তিত হইয়া থাকে। বৎসগণ! তোমরা কি এই শ্রেণীর শিশ্য ইইতে ইচ্ছা কর প্র উত্তর হইল না।"

বৃদ্ধ ধীরকঠে আবার কহিলেন— 'শোম্যগণ, তৃতীয় প্রকারের শিক্ষদিগকে উদ্ধৃথ কুন্তের সহিত তুলনা করা হইয়া থাকে। উদ্ধৃথ কুন্তের সহিত তুলনা করা হইয়া থাকে। উদ্ধৃথ কুন্ত যেমন সহজেই সলিলের মধ্যে প্রবেশ করিয়া কানায়-কানায় পূর্ণ হইয়া থাকে, এই-জাতীয় শিক্ষদের চিত্তও তেমনি অবাধে গুরুর উপদেশামৃতের মধ্যে নিমগ্ন হইয়া অমৃতর্গে ভরিয়া উঠে। পূর্ণকুন্তের বারি যেমন তৃষিত তাপিতের পিপাসা ও তাপ দ্র করে, এই শ্রেণীর শিক্ষদের হৎকুন্তন্তিত অমৃতর্গও তেমনি শত শত পাপতাপ-জর্জারিত নরনারীর পাপ তাপ দ্র করিয়া থাকে। তোমরা কি এই-জাতীয় শিক্ষ হইতে ইচ্ছা কর ? শিক্ষেরা বিনীতভাবে দৃঢ়কঠে কহিলেন— "হাঁ।"

রাত্রির স্থিতা ও স্তব্ধতা সর্বত্ত প্রসারিতে হইল। গুরুর পশ্চাৎ পশ্চাৎ শিয়েরা জ্বাস্ত হইতে উচ্চ ভূমির উপরিভাগে আরোহণ করিলেন। শ্রদ্ধানম শিক্ষের। তাঁহাদের হৃদরপাত্তের মুখ উন্মোচন করিয়া নিঃশব্দে গুরুর সম্মুথে ধারণ করিলেন। তিনি তাঁহার সত্যধর্মের রসধারা বর্ষণ করিতে লাগিলেন।

শিয়েরা হৃদয় দিয়া বুঝিলেন যে, এই সত্যধর্মের আদিতে কল্যাণ, অন্তে কল্যাণ। তরুর উপদেশে তাঁহাদের চিত্তের সমস্ত সংশয় দ্র হইবামাত্র তাঁহারা (১) জগতে ত্থপের অন্তিম্ব, (২) ত্থপের উৎপত্তির কারণ (৩) ত্থপ-অতিক্রমের পয়া এবং (৪) ত্থপ-বির্তির উপায়, এই চতুরায়্য সত্যের স্বস্পষ্ট উপলব্ধি করিলেন; অর্থাৎ তাঁহারা বুঝিলেন, জগতে স্বথ ত্থে আছে ইহা সত্য, ত্থপ-উদ্ভবের কারণ রহিয়াছে ইহা সত্য, ত্থপ হৃত্যে আছে, ইহাও মায় ইহা সত্য এবং ত্থে দ্র করিবার উপায় আছে, ইহাও সত্য। এই ত্থে দ্র করিবার জন্য,—(১) সমাক্-দৃষ্টি (২) সমাক্-সকল্প (৩) সমাক্-বাক্ (৪) সমাক্-কর্মান্ত (৫) সমাগাজীব (৬) সমাক্-বায়াম (৭) সমাক্-শৃতি (৮) সমাক্-সমাধি, আন্তালিক সাধনা আবশ্যক।

শিন্তেরা বুঝিলেন হুংপের নির্ম্বাণ করিয়। প্রমানন্দ প্রমশান্তি লাভ করিতে হইলে যে সাধনা গ্রহণ করিতে হয়, তাহা প্রাণহীন বাহ্ন অনুষ্ঠান নহে, সেই সাধনা গ্রহণ করিতে হইলে, সেই সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিতে হইলে, দৃষ্টি, সদ্ধন্ন, বাক্যা, কর্ম্ম, জীবিকা, ব্যায়াম, স্মৃতি, ধ্যান পবিত্র করিতে হইবে।

বিশ্বিত আনন্দে বিনিদ্র শিশুগণ সমস্ত রজনী সমস্ত হৃদয়
মন দিয়া গুরুর মুখে নবধর্মের অমৃতময়ী বাণী শ্রবণ করিলেন।
অরুণোদয়ে আবার সুস্থাত শুচি হইয়া গুরুর সহিত ঋষিপত্তনে

### ৰুদ্ধের জীবন ও বাণী

ফিরিয়া আসিলেন। গুরুর নির্দেশে তাঁহারা সেইখানে একস্থানে প্রান্ধুণ হইয়া দণ্ডায়মান হইলেন। গুরুর চরণে মস্তক অবনত করিয়া তাঁহারা গুরুকে এবং তাঁহার উপলব্ধ মহাসত্যকে মানিয়া লইলেন। উত্তরকালে রাজর্বি অশোক এই পবিত্র ভূমিতে নানা কারুকার্য-থচিত একটি মনোহর স্তুপ নির্মাণ করেন। এই স্তুপ্টি অধুনা "সারনাথ স্ত প" নামে খ্যাত।

# সপ্তম অধ্যায়

## নবধর্মের প্রচার ও ব্যান্তি

পঞ্চ শিয়ের মধ্যে কৌণ্ডিক্স প্রথমে নবধর্মের নিগৃঢ় তাংপর্য্যের সমাক্ উপলব্ধি করেন। ক্রমে অক্স চারিজনও এই সর্ব্ধ ছংখ-নির্বাপক কল্যাণময় ধর্ম হৃদয়ঙ্গম করিলেন। তাঁহারা যথন সর্ব্বাস্তঃকরণে এই ধর্মের সার সত্য স্বীকার করেন, তথন বৃদ্ধ তাঁহাদিগকে সম্বোধন করিয়া বলিলেন—"ভিক্ষ্ণণ, সদ্ধর্ম গ্রহণ করিয়া তোমরা নবজন্ম লাভ করিয়াছ, তোমরা পরস্পরকে সহোদর বলিয়া জানিও, প্রেমে তোমরা এক হও, পবিত্রতায় তোমরা এক হও, গতের প্রতি অবিচলিত নিষ্ঠায় তোমরা এক হও।"

সম্বে সকল গ্রহণ করিয়া মাতুষ যখন একাকী সতাসাধনার



সারনাথ স্থ

প্রান্থত হয়, তথনও সে মধ্যে মধ্যে ছর্বল হইয়া পড়ে, তথনও তাহার সত্যপথ হইতে ভ্রপ্ত হইবার আশক্ষা থাকে; তজ্জন্য তোমরা পরস্পরের সহায় হইও, সহামুভূতি দ্বারা একে অন্সের সাধু চেষ্টার আমুক্ল্য করিও। তোমাদের ভ্রাত্বন্ধন পবিত্র হউক; তোমাদের এই "সংঘ" শ্রদ্ধাবান্দিগের মিলনভূমি হউক।"

এই সনয়ে একদিন যশনামক কাশীধামের এক ধনবান্ বণিকের পুত্র সংসারে বীতরাগ ভইয়া গোপনে রাত্রিকালে পিতৃগৃহ হইতে পলায়ন করেন। ঋষিপত্তনে মেখানে ভগবান্ বুদ্ধদেব বাস করিতে ছিলেন যুবক তাহারই সন্নিকটে আগমন করিয়া বলিয়া উঠিলেন—"অহা, কি উপদ্রব! কি উপসর্গ!" বুদ্ধ স্নেহকণ্ঠে কহিলেন, এপানে উপদ্রব নাই, কোন উপসর্গ নাই। তুমি আমার নিকটে আইস, আমি তোমাকে ধর্মশিক্ষা দিব। যুবক বুদ্ধের সমীপে গমন করিয়া উপবেশন করিলেন, বুদ্ধ তাঁহাকে ছঃগনির্ভির মঙ্গলবাণী শুনাইলেন। যশের জ্ঞাননেত্র প্রশ্নুটিত হইল; তিনি গভীর সান্থনা লাভ করিয়া বুদ্ধের চরণে আপনাকে সমর্পণ করিলেন।

ধনীর পুত্র যশ মূল্যবান্ নানা অলকারে বিভূষিত ছিলেন বলিরা লজ্জা অনুভব করিতেছিলেন। বুদ্ধ বলিলেন— বংস, ধর্ম বাহিরের ব্যাপার নহে, ইহা মন হইতে উৎপন্ন হয়। মহামূল্য পরিচ্ছদে ভূষিত ব্যক্তিও আপনার প্রবৃত্তিওলি জয় করিতে পারেন; আবার গৈরিকধারী শ্রমণের চিত্তও সাংসারিক ভোগবিলাসের মধ্যে নিমগ্ন থাকিতে পারে। সন্ন্যাসী ও গৃহী এই ছইয়ের মধ্যে কোন প্রভেদ নাই। যিনি আপনার অহংবোধকে নির্কাসিত করিতে পারেন, তিনিই কল্যাণমুষ্ম সত্য লাভ করিয়া থাকেন।"

যশের পিতা পুত্রের সন্ধানে আসিয়া বুদ্ধের মধুর উপদেশ প্রবণে মুগ্ধ ইইলেন। তিনি প্রথমে বুদ্ধের গৃহশিস্ত ইইলেন। যশ আর সংসারে ফিরিলেন না, তিনি নবধর্মে দীক্ষিত ইইয়। সংঘে যোগদান করিলেন।

অল্পদিন মধ্যে বুদ্ধের খ্যাতি চারিদিকে ব্যাপ্ত হইয়া পড়িল; তাঁহার মুখে মধুর ধর্মকথা শুনিবার জন্ম দলে দলে লোক আসিতে লাগিল। শান্তিপ্রদ নির্ব্বাণলাভের জন্ম কেচ কেচ প্রচলিত ধর্ম-মত ত্যাগ করিয়া নবধর্ম গ্রহণ করিল। কয়েক মাস মধ্যে বুদ্ধের শিষ্যসংখ্যা বাট হইল। তিনি সমস্ত বর্ষা ঋতু শিষ্যদের লইয়া নব-ধর্ম্মের তত্ত্ব আলোচনা করিলেন। সত্যানেষী শ্রদ্ধালুগণের চিত্তে এই ধর্মের মঙ্গলবাণী চিরদিনের জন্ম মুদ্রিত হইয়। গেল। বর্ধান্তে বৃদ্ধ শিষ্যদিগকে কহিলেন—"ভিক্ষুগণ, বহুজনের হিতের জন্ম বহু-জনের স্থথের জন্ম লোকের প্রতি অনুকম্পা করিয়া এই আদি-কল্যাণ, মধ্যকল্যাণ, অন্তকল্যাণ নবধর্মের নির্ব্বাণবাণী তোমা-দিগকে দেশে দেশে দিকে দিকে প্রচার করিতে হউবে। তোমরা একদিকে গুইজন যাইও না। কামনার ধূলিজাল যাহাদের মন-শ্চকু আচ্চন্ন করে নাই, তাহারা অনায়াসে এই ধর্ম্মের সত্য প্রত্যক করিবে। অমৃতের স্বাদ পাইলে মানব প্রবৃত্তির দাসত্ব ত্যাগ করিয়া নির্ব্বাণপথের যাত্রী হইবে। তোমরা অকুণ্ঠিত উৎসাহের সহিত মানবের ঘরে ঘরে পরিত্রাণের শুভবাণী প্রচার কর ।"

বুদ্ধ স্বয়ং ধর্মপ্রচারোদেশে উরুবিস্থের অভিমূথে যাত্রা করিলেন।
শিষ্যেরাও গুরুর আদেশ শিরোধার্য্য করিয়া বিভিন্নদিকে প্রচারের জক্ত বাহির হইলেন। উরুবিস্থ তথন জটিল সম্প্রদায়ভুক্ত অগ্নি- উপাদকদের প্রধান বাসভূমি ছিল। স্থবিখ্যাত কাশ্রপ ইহাদের আচার্য্য ছিলেন। বৃদ্ধ এই প্রবীণ আচার্য্যের ভবনে আতিথ্য গ্রহণ করিলেন। তাঁহার প্রশাস্ত মুথকান্তি, মধুর ব্যবহার, স্থথকর ও কল্যাণকর প্রদন্ধ কাশ্রপকে মৃশ্ধ করিল। বৃদ্ধ কাশ্রপ এই প্রতিভাশালী বুবক মহাপুরুষের শিষ্যত্ব স্থীকার করিতে কিছুমাত্র কুঠা বোধ করিলেন না। তাঁহার অনুগত জটিলগণও বৃদ্ধের শরণাপন্ন হইল। তাহারা তাহাদের অগ্নিপুজার বিবিধ পাত্রাদি নদীগর্ভে নিক্ষেপ করিল।

উক্লবিছে কাশুপের ছই ত্রাতা নদীকাশুপ ও গয়াকাশুপ অদ্রেই বাস করিতেন। তাঁহারা নদীক্রোতে প্রবাহিত পূজাপাত্র দেখিরা চিন্তিতমনে অফুচরগণের সহিত ত্রাতার আশ্রমে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। বৃদ্ধ সেই স্থানে তিক্ষুগণকে উপদেশ দেন— ভিক্ষ্ণণ, এই সবই জ্বলিতেছে! তৃষ্ণার অগ্নিতে, দ্বেরের অগ্নিতে ও নোহের অগ্নিতে এই সবই জ্বলিতেছে; জন্ম জরা ব্যাধি মরণ শোকে ছংখে এই সবই জ্বলিতেছে। এইরূপ ভাবিলে বিষয়ে নির্কেদ উপস্থিত হয় এবং চিত্তে বিমৃক্তি লাভ করা যায়। জটিলগণ বৃদ্ধের মধুর উপদেশ শুনিয়া মুঝ হইল এবং ধর্মের আশ্রম গ্রহণ করিল।"

কাশ্রপ ও অপর বহুসংখ্যক শিষ্যসহ বৃদ্ধ উরুবিশ্ব হইতে রাজগৃহে গমন করিলেন। তাঁহার আগমনবার্ত্তা শ্রবণ করিয়া নূপতি বিশ্বিসার, শমুচরগণ-সমভিব্যাহারে তাঁহার বাসভবনে উপস্থিত হইলেন। বৃদ্ধের শাস্তোজ্জন মুখ্প্রী দেখিয়া সমাগত ব্যক্তিবর্গ প্রীত হইলেন। তিনি তাহাদিগকে নবধর্ম বৃঝাইয়া দিলেন। তাঁহার সেই উপদেশের মর্ম্ম এই—"সকল পাপপরিত্যাগ, কুশলকর্ম্ম-সম্পাদন ও চিত্তের পবিত্রতাসাধন, সংক্ষেপতঃ ইহাই ধর্ম। জননী যেসন আপনার জীবন দিয়াও পুত্রকে রক্ষা করেন, যিনি সার সত্য অবগত হন, তিনিও তেমনি সর্বজ্ঞীবের প্রতি অপরিনেয় বিশুদ্ধ প্রীতি রক্ষা করিয়া থাকেন। ঠাহার হিংসাশৃষ্ঠ বৈরশৃষ্ঠ বাধাশৃষ্ঠ প্রীতি, ইহলোক কেন, লোকলোকান্তরেও পরিব্যাপ্ত হইয়া থাকে। এই মৈত্রীময় ভাবের মধ্যে তিনি বিহার করিয়া থাকেন।"

স্মধুর ধর্মবাণী প্রবণ করিয়া মগধরাজ বিশ্বিদারের অন্তর ভক্তিতে ও বিশ্বয়ে পূর্ণ হইল। বুদ্ধের চরণে প্রণত হইয়। তিনি তাঁহার শিষ্যন্ত স্বীকার করিলেন। বুদ্ধের এবং তাঁচার অন্তুচরদিগের বাসের নিমিত্ত তিনি নগরের বহির্ভাগস্থ "বেণুবন" নামক একটি মনোহর ও নিভুত উল্লান দান করিলেন। এই সময়ে বৃদ্ধদেবের পঞ্চ শিষ্যের অক্সতম অশ্বজিৎ জম্বদীপে পরিভ্রমণ করিয়া রাজগতে শুকুসমীপে প্রত্যাগমন করেন। তিনি একদিন ভিক্রাপাত্র হস্তে নগরে গ্রহে গ্রহে ভিক্ষা করিতেছিলেন, এমন সময়ে উপতীয়া-নামক এক জিজ্ঞাস্থ ব্রাহ্মণ পরিব্রাজক তাঁহার দেই সৌমামুর্ত্তি দর্শন করিয়। বিশ্বয়।বিষ্ট হইলেন। উপতীষ্যের মনে এইরূপ দুচ প্রতায় স্থুনিল যে, এই ভিকুক সত্য পথের সন্ধান পাইয়াছেন। তিনি বিনীতভাবে অশ্বজিৎকে জিজ্ঞাসা করিলেন—"আর্বা, আপনি কোন মহান্তার শিবাত্ব স্বীকার করিয়াছেন ?" অথজিৎ বৃদ্ধের নাম করিলেন। উপতীয়া বুদ্ধের ধর্মমত শুনিবার নিমিত্ত আবার প্রশ্ন করিলেন। অশ্বজিৎ মনে করিলেন, উপতীষ্য নবধর্মের মত খণ্ডন করিবার নিমিত্ত হয়ত তাহার সহিত বাকার্ত্তর প্রায়ত্ত হইবেন। তিনি সঙ্কুচিতচিত্তে কহিলেন—"ধর্ম বিষয়টি অতি গভীর। আমি

বন্ধদে একান্ত অপ্রবীণ, আমি কিরণে আপনার নিকটে ইহা ব্যাখ্যা করিব ?" উপতীষ্ট কহিলেন—"মহাত্মন, আপনার কোনপ্রকার সক্ষোচের হেতু নাই, আপনি আপনার ধর্মের বাণী অন্তগ্রহপূর্ব্ধক আমার নিকট কিঞ্চিৎ ব্যাখ্যা করিলে আমি পরম আনন্দ লাভ করিব।" অতঃপর অশ্বজিতের মূথে নবধর্মের মধুর কথা শুনিয়া উপতীষ্ট এই ধর্মের আশ্রম গ্রহণ করিবার জন্ম ব্যাকুল হইলেন। তিনি ক্ষণবিলম্ব না করিয়া তাঁহার প্রিয় স্কন্ধন্দ কালিতের নিকট গমন করিলেন এবং তাঁহাকে জানাইলেন যে, তিনি এতদিন পরে নির্বাণপথের সন্ধান পাইয়াছেন। ত্রই বন্ধু অন্ধানিন-মধ্যেই নবধর্মে দীক্ষিত হইলেন। দীক্ষা গ্রহণ করিয়া উপতীষ্ট সারিপুত্র এবং কালিত মৌদ্গল্যায়ন নাম লাভ করিলেন। এই বন্ধুযুগল তাঁহাদের অবিচলিত ধর্মনিষ্ঠার জন্ম অবিলম্বে সংঘমধ্যে প্রাধান্ম লাভ করেন।

ইহার কিছুদিন পরে এক পূর্ণিমারজনীতে বৃদ্ধের শিষ্যগণ রাজ-গৃহের নিকটবর্ত্তী এক গিরিগুহায় সমবেত হন। মুক্ষিল্লিভ সাধুদের নিকটে ধর্মতত্ত্ব ব্যাখ্যা করিবার সময়ের প্রোরম্ভে বৃদ্ধ বিলিয়াছিলেন—

> সর্ব্রপাপস্স অকরণং কুসলস্স উপসম্পান। সচিত্তপরিয়োদপনং, এতং বৃদ্ধান সাসনং॥

সকলপ্রকার পাপের বর্জন, কুশল কর্ম্মের অহুষ্ঠান এবং চিত্তের নির্মাণতাসাধন, ইহাই বুঙ্গণের অহুশাসন। ্

মগধপ্রদেশে অনেকে নবধর্ম্ম গ্রহণ করার, তত্রত্য রক্ষণশীলদের মধ্যে একটি অসন্তোষের ভাব প্রকাশ পাইল। তাঁহারা বলিতে লাগিলেন—শাক্যমূনি পতিপদ্ধীর মধ্যে বিচ্ছেদ ঘটাইয়া সৃষ্টি বিলোপ

করিবার উপক্রম করিয়াছেন।" তাঁহারা বৌদ্ধভিক্ষ্দিগকে বিদ্রূপস্বরে কহিলেন— 'তোনাদের প্রভু যুবকদিগকে যাহ্মন্তে বশ
করিতেছেন, এক্ষণে কাহার উপরে তাঁহার দৃষ্টি পড়িয়াছে, তিনি
সংপ্রতি কাহাকে যাহ করিয়া ঘরের বাহির করিবার বড়যন্ত্র
করিয়াছেন ?" এইসব উক্তি শ্রবণ করিয়া বুদ্ধদেব বলিলেন—
"তোমরা চিন্তিত হইও না, এই অসন্তোষ দীর্ঘকাল-স্থায়ী হইতে
পারে না, তোমরা বিদ্রূপকারীদের ধীরভাবে বলিও, বুদ্ধদেব
লোককে সত্যপথে আহ্বান করিয়া থাকেন, তিনি সংয়ম, ধর্মনিষ্ঠা
ও পরিত্রাণই প্রচার করিয়া থাকেন।"

এই সময়ে স্থলন্তনামক এক সত্যান্থরাগী ধনবান্ ব্যক্তি মহাপুরুষ বৃদ্ধের স্থাশ প্রবণ করিয়া তাঁহার দর্শনলালসায় রাজগৃহে আগমন করেন। অমিত ঐশ্বর্যের অধিকারী এই পুণাশীল ব্যক্তির নিবাস কোশলরাজের রাজধানী প্রাবস্তীনগর। তিনি দরিদ্রের বন্ধু, নিরাশ্রয়ের শরণ ছিলেন। অনাথের অল্পনাতা বলিয়া তিনি অনাথপিওদ নামে অভিহিত হইতেন। বৃদ্ধদেব এই সাধুশীল ধনীর সদরের শোভনতার পরিচয় পাইয়া তাঁহাকে মধুর ধর্মালাপে পরিভৃপ্ত করিলেন। বৃদ্ধের হৃদয়স্পর্শী উপদেশ শুনিয়া অনাথপিওদ বিমুগ্ধ হইলেন; তিনি অকপটচিন্তে তাঁহাকে বলিলেন—"প্রভৃত সম্পদের অধিকারী বলিয়া আমার মন সর্বানা চিম্বায় আছেল থাকে, তথাপি কর্ম্ম করিয়া আমি আনন্দ পাইয়া থাকি, অলসভাবে সর্বানা আপনাকে নানাকর্মে ব্যাপৃত রাথিয়া থাকি। বহুব্যক্তি আমার আশ্রেম কার্য্য করে এবং আমার সফলতার উপরে তাহাদের ভাগ্য নির্ভর করিয়া থাকে।"

"হে দেব! আপনার শিষ্যের। গৃহত্যাগী সাধুজীবনের শাস্তির প্রশংসা এবং সাংসারিক জীবনের অশাস্তির নিন্দা করির। থাকেন। তাঁহারা বলেন, আপনি সর্ক্ষবিধ সম্পদ্ ত্যাগ করির। ধর্মরাজ্যের প্রতিষ্ঠা করিরাছেন এবং বিশ্ববাসীকে নির্বাণলাভের দৃষ্টাস্ত দেখাইরাছেন।

"প্রভা! মঙ্গলকর্মে নিযুক্ত থাকিয়াও আনি লোক সেবার অস্থ্র ব্যাকুলতা অস্কুভব করিয়া থাকি। এক্ষণে আনার ছিজ্ঞাস্থ এই যে, শ্রেরোলাভের নিমিত্ত আমাকে কি ধন সম্পদ্ গৃহ ও ব্যবসায়-বাণিজ্য ত্যাগ করিয়া উদাসীন হইতে হইবে?" বুদ্ধ উত্তর করিলেন—"যিনি আর্যামার্গ অবলম্বন করিবেন, তিনিই শাস্তি লাভ করিতে পারিবেন। ঐশ্বর্যের উন্মাদন যাহার চিত্ত অভিভূত করে. তাঁহার পক্ষে উহা বর্জন করাই শ্রেম; কিন্তু ধনের প্রতি যাহার আসক্তি নাই, যিনি অকুঠিতচিত্তে আপনার সম্পদ্ লোককল্যাণে ব্যয় করিতে পারেন, তাঁহার সম্পত্তি পরিত্যাগ করার কোন আবশ্যকতা নাই।"

"আমি তোমাকে কহিতেছি তুমি সগৌরবে নিজ পদে প্রতিষ্ঠিত থাকিয়া আপনার শক্তি ব্যবসায়-বাণিজ্যের শ্রীত্বন্ধিসাধনে প্রয়োগ কর। আমার ধর্ম কাহাকেও অকারণে গৃহহীন হুইতে বলে না। আমার ধর্ম অহঙ্কার, মলিনতা ও ভোগবিলাস বর্জ্জন করিয়া সাধুপথে বিচরণ করিবার জন্ম মানবকে আহ্বান করিয়া থাকে।"

"অনিকেতন ভিক্ষুও যদি নিরুগুম, নিবীর্থা, অলস ও বিলাসপ্রির হইয়া উঠেন, তাহা হইলে তিনিও কদাচ শ্রেরোলাভ করিতে পারেন না।" "কি গৃহী, কি গৃহহীন যিনিই পবিত্র ধর্মভাবনার দারা চিন্ত আরত করিয়া রাথিবেন, যিনি আপনার সমগ্র চেষ্টা ধর্মসাধনার প্রয়োগ করিবেন, যিনি সরোবরের মধ্যবর্ত্তী প্রবমান শতদলের স্থার সংসারের মধ্যে অনাসক্তভাবে বিচরণ করিতে পারিবেন, তিনিই নিঃসন্দেহ আনন্দ, কল্যাণ ও শাস্তিলাভ করিয়া ক্রতার্থ হইবেন।"

বুদ্ধের বাণী প্রবণ করিয়া অনাথপিগুদ পরম পুলকিত হইলেন।
তিনি প্রদানম্র-চিত্তে কহিলেন— দেব, বৌদ্ধ সাধুদের বাসের নিমিন্ত
আমি প্রাবন্তী নগরে একটি বিহার নিশ্মণ করিয়া দিতে ইচ্ছা করি।
আমার এই প্রোর্থনা পূর্ণ করিলে আমি আপনাকে কুতার্থ জ্ঞান
করিব।

অনাথণিওদের হাদয় সম্পূর্ণ উদ্ঘাটিত হইয়াছিল। বৃদ্ধ তাঁহার দিব্য দৃষ্টি ছার। এই পুণ্যুরত ধনীর হৃদয়ের উদারতা দেখিয়। পরম আনন্দ লাভ করিলেন, তিনি তাঁহার দানগ্রহণে সম্মতি জানাইয়। বলিলেন—

"দানশীল ব্যক্তি সর্বজনপ্রিয়, তাঁহার বন্ধ অতিশয় মূল্যবান্ বলিয়া বিবেচিত হইয়া থাকে। মৃত্যুর পরে তাঁহাকে অন্তপ্ত হইতে হয় না বলিয়া মৃত্যুতেও তিনি আনন্দ ও শাস্তি লাভ করেন। তাঁহার মঙ্গলত্রত-সন্ত্ত বিকশিত পুষ্প ও রসালফল তিনি ইহ-লোকে ও পরলোকে লাভ করিয়া থাকেন।"

"অনেকেই ইহা বিশ্বাস করে না যে, নিরন্নকে অন্নদান করিলেই আমাদের বলর্দ্ধি হয়, বস্ত্রহীনকে বস্ত্রে ভূষিত করিলেই আমাদের সৌন্দর্যা র্বদ্ধিপ্রাপ্ত হয়, গৃহহীনদিগের জক্ত গৃহদির্দ্ধাণে অর্থ ব্যব্ব করিলেই আমাদের অর্থ বাড়িতে থাকে।" "স্দক্ষ যোদ্ধা যেমন যুদ্ধের সর্ববিধ কৌশল অবগত বলিরা
নিপুণতার সহিত যুদ্ধ পরিচালনা করিরা থাকেন, সাধুশীল বৃদ্ধিমান্
দাতাও তেমনি কালাকাল পাত্রাপাত্র নির্বাচন করিতে জানেন
বলিরা স্চারুরূপে তাঁহার পুণ্যত্রতের অমুষ্ঠান করিয়া থাকেন।
এইরূপ যে দাতার চিত্ত প্রীতিও করুণার রসে অভিযিক্ত, তিনি শ্রদ্ধাপূর্ব্বক দান করিয়া থাকেন; তাঁহার হদর হইতে ঘুণা হিংসা দেষ
ও ক্রোধ অন্তহিত হইয়া যায়।"

"দানশীল সাধুর মঙ্গলকর্ম তাঁহার মুক্তির সোপান। তিনি তাঁহার মঙ্গলত্রতক্সপে যে সরস বৃক্ষাকুর রোপণ করেন, তাহা ভবিষ্যতে তাঁহাকে ছান্না পুষ্প ফল দান করিবেই।"

অনাথপিণ্ডদ কোশলে ফিরিবার সময়ে বিহারের স্থান নির্বাচন করিয়া দিবার নিমিত্ত সারিপুত্রকে সঙ্গে লইয়া গেলেন।

বৃদ্ধদেব যথন রাজগৃহে অবস্থান করিতেছিলেন, তথন তাঁহার পিতা ভদ্ধাদন লোকদ্বারা পুত্রকে জানাইলেন—"আমি একণে বৃদ্ধ, অল্পদিনমধ্যেই হয়তো আমাকে ইহলোক ত্যাগ করিতে হইবে; মৃত্যুর পূর্ব্বে একবার তোমাকে দেখিবার জন্ত আমার চিন্ত উৎক্তিত হইয়াছে। তোমার নবধর্মের বাণী সহম্র সহস্র লোকে শ্রবণ করিয়া উপকৃত হইতেছে; তোমার জনক ও স্বজনদিগকে উহা হইতে বঞ্চিত করিতেছ কেন ?"

দৃতমুখে পিতার অভিপ্রার অবগত হইরা বুদ্ধ অবিলক্ষে কপিল-বাস্ত যাত্রা করিলেন। তথার নগরের সমীপবর্ত্তী একটি উষ্ণানে তিনি সশিষ্যে আশ্রম গ্রহণ করেন।

গৃহত্যাগের সাত বংসর পরে পিতা পুত্রকে আবার সংসারে

ফিরিবার জন্ম অনুরোধ করিলেন। তিনি এই অনুরোধ রক্ষা করিতে পারিলেন না; বিনীতভাবে কহিলেন—"আপনার হৃদয় ক্ষেহে অভিষিক্ত, আপনি আমার জন্ম গভীর বেদনা অনুভব করিয়া থাকেন। যে অসীম স্নেহ দারা আপনি আমাকে হৃদয়ে বাধিয়া রাথিয়াছেন, সেই স্নেহ সর্ম্ব মানবের প্রতি প্রসারিত করুন, তাহা হইলে আপনি যে ক্ষ্ম সিন্ধার্থকৈ হারাইয়াছেন তাহার পরিবর্ত্তে এক বৃহত্তর সিদ্ধার্থ লাভ করিতে পারিবেন এবং নির্বাণের শান্তি আপনার চিত্ত অধিকার করিবে।"

পুত্রের অমৃত্যয়ী বাণী শ্রবণ করিয়া শুদ্ধোদনের চক্ষ্ ভারাক্রাস্ত হইল। তিনি অভিনবভাবে বিহ্বল হইয়া বলিলেন—"তুমি রাজ্য সম্পদ্ ত্যাগ করিয়া মহানিজ্রমণ দ্বারা পরম মঙ্গল লাভ করিয়াছ। তুমি নির্ব্বাণের পছা আবিষ্কার করিয়াছ, তুমি এক্ষণে সর্ব্বজীবের নিকটে মুক্তির বাণী প্রচার কর।"

শুদ্ধোদন রাজধানীতে ফিরিলেন, বুদ্ধ নগরপুরোবতী উন্থানেই অবস্থান করিতে লাগিলেন।

পরদিন প্রভাতে বুদ্ধ ভিক্ষাপাত্র হতে নগরে বাহির হইলেন।
পুত্র দ্বারে দ্বারে ভিক্ষা করিতেছেন, এই সংবাদ শ্রবণ করিয়া পিতা
শুদ্ধোদন ক্রতগতি তাঁহার নিকটে গমন করিলেন এবং অপ্রসম্নচিত্তে
তাঁহাকে জিজ্ঞাসা করিলেন—"বংস, তুমি রাজতনয় হইয়া কেন
উদরান্নের জন্ম গৃহে গৃহে ভিক্ষা করিয়া স্বয়ং ক্লেশ স্বীকার করিতেছ
এবং আমাদিগকে লজ্জা দিতেছ ? আমি অন্নের সংস্থান করিতে
পারিতাম না ?" বুদ্ধ উত্তর করিলেন—"ভিক্ষা" করাই আমার
কুলাগত প্রথা।" শুদ্ধোদন বিশ্বিত হইয়া কহিলেন—"সে কি

বৎস, তুমি রাজকুলে জন্মগ্রহণ করিয়াছ, তোমার বংশে কে কথন ভিন্দানে জীবন ধারণ করিয়াছেন ?" বৃদ্ধ বলিলেন—"রাজন্, আপনি ও আপনার পিতৃপিতামহণণ রাজকুলে জন্মিয়াছেন সত্য, কিন্তু আমি পূর্ববর্তী বৃদ্ধদের বংশেই জন্মলাভ করিয়াছি, তাঁহারা সকলেই ভিন্দানে জীবন রক্ষা করিতেন।" শুদ্ধাদন নির্বাক্ হইয়া রহিলেন। বৃদ্ধ বলিতে লাগিলেন—"রাজন্, পুত্র যদি কোন অমৃণ্য রক্ম লাভ করে, সে স্বভাবতঃই সেই তুর্লভ রক্ম পিতার চরণে অর্পণ করিতে অভিলাধী হইয়া থাকে। আমি বহু সাধনার ফলে যে স্বত্নর্লভ ধর্মধন লাভ করিয়াছি, সেই রক্মভাণ্ডার আজ আপনার সমীপে উদ্বাদিত করিবার অনুসতি প্রার্থনা করিতেছি, আপনি অনুগ্রহপূর্বক সেই রক্ম গ্রহণ করুন।"

বুদ্ধ তাঁহার অন্তরের অন্তরতম প্রদেশে উপলব্ধ সত্য পিতৃ-সন্নিধানে ব্যাথ্যা করিলেন। শুদ্ধোদন নবধর্মে অন্তরাগী হইলেন। বুদ্ধকে লইয়া তিনি রাজভবনে গমন করিলেন। তথায় পুরবাদীরা সকলে মিলিত হইয়া বুদ্ধকে অভিবাদন করিলেন।

এই সন্মিলনে তাঁহার সহধর্মিণী গোপা উপস্থিত ছিলেন না।
তিনি প্রশ্ন করিয়া জানিতে পারিলেন যে, গোপা স্বরং অগ্রগামিনী
হইয়া তাঁহার সহিত দেখা করিতে অস্বীকৃতা হইয়াছেন। বৃদ্ধ এই
সংবাদ শুনিবামাত্র তাঁহার কক্ষে গমন করিলেন। স্থদীর্ব
বিচ্ছেদের পর প্রথম সাক্ষাৎকারে গোপা তাঁহার হৃদয়ের গভীর
শোক সংবরণ করিতে পারিলেন না। তিনি তাঁহার আরাধ্যতম
দেবতার চরণে লুটাইয়া পড়িয়া অশ্র বিসর্জন করিলেন। অনস্তর
শোকাবেগ প্রশমিত করিলে তিনি একপার্থে শ্রদ্ধাবনত-মন্তকে বিসয়া

রহিলেন। স্বামীর শ্রীমুখ-নিঃস্থত মধুর ধর্মোপদেশে গোপা তাঁহার অনাত্তত হৃদয়পাত্র পূর্ণ করিয়া লইলেন। গভীর সাস্থনা লাভ করিয়া তিনি তাঁহার স্বামীর ধর্মোর আশ্রম গ্রহণ করিলেন।

কপিলবান্ত নগরের বহুসংখ্যক ব্যক্তি এই সময়ে বুদ্ধের ধর্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। ইহাদের মধ্যে বুদ্ধের বিমাতা প্রজাবতী
গোতমীর পুত্র নন্দ, তাঁহার পিতৃব্যপুত্র দেবদন্ত, ক্ষোরকার উপালি,
দার্শনিক অহুরুদ্ধ এবং উপস্থায়ক আনন্দ ইতিহাদে সমধিক প্রসিদ্ধ।

"মনের মাহ্ব" বলিলে যাহা বুঝার, আনন্দ বুদ্ধদেবের ঠিক তাহাই ছিলেন। আনন্দ যেমন সহজ অন্তর্গ্নতার সহিত বুদ্ধের উপদেশ গ্রহণ করিতে পারিতেন, আর কেহ তেমন পারিতেন না। তাহার মন, শ্রদ্ধা ও বিনয়ে অবনত ছিল। তিনি বুদ্ধের জীবনের শেষমুহ্র্ত্ত-পর্যান্ত নিরন্তর ছায়ার ন্তায় অফুগমন করিষা মনে-প্রাণে তাহার দেবা করিষাছিলেন।

কপিলবান্ত নগরে বৃদ্ধ একদিন প্রানাদের অদুরবর্ত্তী কোনো একস্থানে ভোজনে বসিরাছিলেন; গোপা তাঁহার কক্ষের বাতারন হইতে বৃদ্ধকে দেখিতে পাইরা সপ্তমবর্ধীর পুত্র রাহলকে রাজবেশে বিভূষিত করিলেন এবং তাহাকে কহিলেন 'বংস, ঐ যে সোম্য-মৃর্টি সাধু আহার করিতেছেন, তিনিই তোমার পিতা, ঐ সাধু চারিটি রত্নের থনি আবিষ্কার করিরাছেন, তুমি তাঁহার নিকটে গমন করিয়া পিতৃধন অধিকার কর।"

মাতার নিদেশাস্থসারে রাহুল বুদ্ধের নিকট গমন করিয়া পিতৃ-সম্পৎ-প্রাপ্তির প্রার্থনা জানাইল। বুদ্ধ বলিলেন =- "পুত্র, পার্ধিব ধন রত্ন আমার কিছুই নাই, তুমি যদি ধর্মধন-লাভের কর উৎস্ক হইয়। থাক, আনি তোনাকে সেই ধন প্রানান করিতে গারি। বাহল সেই ধনই প্রার্থনা করিল; রাহল শৈশবেই রাজ্যনন্সার ত্যাগ করিয়। গৃহহীন হইয়। পিতার অমুগানী হইল। প্রাণাবিক পৌত্রের ভিক্ষুত্রত গ্রহণ করিয়ার সংবান প্রবণ করিয়। শুদ্ধোনন শোকে অবীর হইলেন। তিনি বুদ্ধের নিকট গ্যন করিয়। শুদ্ধার মনোবেননা জানাইলেন। রন্ধ শুক্ধোনন একে একে তাঁহার পুত্র দিয়কে হারাইয়। এনন বিহ্বন ইইয়া পড়িয়াহেন বে, গাঁহার কাতরতা দর্শন করিয়। বুদ্ধের হুনয়ও বিগনিত হইল। তিনি পিতাকে বলিলেন— "এখন হইতে আনি করাচ কোনো অপ্রাপ্তরয়র শিওকে জনক, জননী কিবো অভিভাবকের অমুসতি ব্যতীত দীক্ষানাক করিব না "

ইতিবুর্দ্ধে কথিত হইরাহে বে কোশলবাদী প্রানিদ্ধ ধনী অনাথপিণ্ডদ শ্রাবতীনগরে একটি বিহার নির্মাণ করিয়া নিরার অভিলাব
করিয়া সারাপুত্রকে সঙ্গে লইয়া রাজগৃহ হইতে কোশলে বাত্রা
করেন। তিনি শ্রাবস্তীনগরে উপস্থিত হইয়া বিহারের উপবোগী
স্থাননির্দ্ধারণের নিনিত্র নগরের উপকণ্ঠে ঘুরিতে লাগিলেন।
বিবিধ স্থক ও স্রোত্রিনীশোভিত একথানি রম্বনীয় উল্লান
তাহার দৃষ্টি আকর্ষণ করিল। কোশলরাস্কুনার জেত এই
উল্লানের অবিকারী। অনাথনিশুদ মনে মনে সক্র করিলেন—
"এইখানেই সাধুনের নিবাসভূমি বিহার প্রতিষ্ঠিত করিতে হইবে।"
তিনি রাজকুমারের নিকট অর্থবিনিম্নে উল্লানখানি পাইবার প্রার্থনা
করিলেন। জেত অসমতি প্রকাশ করিলেন; কিন্তু সাধুনীস

অনাথণিগুদ কিছুতেই নিরস্ত হইলেন না, তিনি উন্থানধানি পাইবার নিমিন্ত ক্রমাগত আন্তরিক আগ্রহ প্রকাশ করিছে লাগিলেন। রাজপুত্র জেত স্থোগ পাইয়া, একটা অসম্ভক মূল্য চাহিয়া থাকিবেন। প্রচলিত আথ্যানে বর্ণিত হইয়াছে বে তিনি কহিয়াছিলেন—"যদি উন্থান স্থবর্ণমূলার দারা আর্ত করিতে পারেন তাহা হইলেই আপনি সেই মূল্যদারা উন্থান পাইতে পারিবেন, অক্তথা আমি আপনাকে কিছুতেই উন্থান দিব না।"

অনাথপিওদ রাজকুমারের এই প্রকার অসম্ভব আদেশ শুনিয়াও
পশ্চাৎপদ হইলেন না। তাঁহার আদেশে ভাতারের বার উন্মৃক্ত
হইল; পিতৃপিতামহের এবং তাঁহার আপনার আজন্মের সঞ্চিত অর্থরাশি শকটে বোঝাই করিয়া উচ্চানে আনীত হইতে লাগিল। এই
সংবাদ শুবণ করিয়া রাজকুমারের বিসমের সীমা রহিল না। তিনি
উর্ধাসে উচ্চানে উপস্থিত হইয়া মূলা ছড়াইতে বারণ করিলেন।
অনাথপিওদের ত্যাগের মহান্ দৃষ্টান্ত তাঁহার চিত্তে শুভবুদ্ধি জাগরিত
করিল। তিনি কহিলেন—"এই উচ্চান আপনারই হইল কিন্ত
চতুর্দ্ধিকের আত্র ও চন্দন তরুরাজি আমারই রহিল, আমি এই
সমুদায় বুদ্ধের চরণে অর্পণ করিয়া কৃতার্থ হইতে চাহি।"

অতংপর অনাথপিগুদ প্রভৃত অর্থবায়ে বিহার নির্দাণ করিলেন। রাজকুমার জেতও প্রাপ্ত অর্থ স্বয়ং গ্রহণ না করিয়া উক্ত অর্থে বিহারের চতুর্দ্দিকে চারিটি মনোহর <u>অইতেল</u> প্রাসাদ প্রস্তুত্ত করিলেন।

বৌদ্ধসভাকে এই বিহার উৎদর্গ করিবার নিমিত্ত অনাবপিওস

বুদ্ধকে প্রাবন্তীনগরে আহ্বান করেন। তিনি পদত্রক্ষে রাজগৃহ
হইতে প্রাবন্তীনগরে আগমন করিয়াছিলেন। নগরের সমস্ত
নরনারী বিরাট শোভাষাত্রা করিয়া অগ্রগামী হইয়া মহাপুরুষকে
অন্তর্থনা করিল। অগণন পুলে আচ্ছাদিত এবং ধৃপ, ধুনা প্রভৃতি
গন্ধত্রব্যের স্থগদ্ধে আমোদিত বিহারমধ্যে বৃদ্ধ প্রবেশ করিলেন।
অনাথপিগুদ পৃথিবীর সাধুদিগের বাসের নিমিন্ত বিহারটি ষথারীতি
বুদ্ধের চরণে অর্পণ করিলেন। বৃদ্ধ দান গ্রহণ করিয়া স্থগাকঠে
কহিলেন—"সমস্ত অমঙ্গল দ্র হউক, এই মহৎ দান ধর্মারাজ্যপ্রতিষ্ঠার আহুক্ল্য করুক ও এই দান সমস্ত মানবের ও দাতার
কল্যাণের আক্র হউক।"

## অফ্টম অধ্যায়।

#### অন্তিম জীবন

বার্দ্ধন্যের আক্রমণে মহাপুরুষ বুরুদেবের দেহ এখন অবসর হইয়া আসিতেছে। এতদিন তিনি বন্ধ, মগধ, ফলিন্ধ, উৎকল, বারাণসী, কোশল প্রভৃতি নানা রাজ্যে তাঁহার সদ্ধর্ম প্রচার করিয়াছেন; আর্য্য ও অনার্য্য উভয় সম্প্রদায়ই তাঁহার শ্রেষ্ঠধর্ম গ্রহণ করিয়াছে।

একদা শরংকালে তিনি গৃঞ্জুট পর্বতে অবস্থান করিতে-

ছিলেন; এই সময়ে বিশ্বিসারস্থত অজাতশক্ত বুজ্জিনিগকে বিনাশ করিবার জন্ম যুদ্ধের আয়োজনে প্রায়ন্ত হইলেন। মহাপুরুষ বুদ্ধের আগামনসংবাদ প্রবণ করিয়া তিনি তাঁহার মন্ত্রী বর্ষকারকে কহিলেন, "মন্ত্রিন, তুমি জান আনি রজ্জিদের উচ্ছেদসাধনের জন্ম তুনুস্যুদ্ধের আয়োজন করিতেছি, মহান্মা বুদ্ধদেব অদ্ববর্ত্তী গৃপ্তকৃট শৈলে অবস্থান করিতেছেন, তুনি আমার নাম করিয়া তাঁহার কুশল সংবাদ জিজ্ঞানা করিয়া তাঁহাকে আমার অভিপ্রায় জ্ঞাপন করিও, তিনি তাঁহার উত্তরে বাহা বলিবেন, তুনি তাঁহার সেই উক্তি প্রবণ করিয়া আদিয়া ধ্যায়থ আমার নিকটে আত্বত্তি করিবে; মহাপুরুবের বাক্য কদাচ ব্যর্থ হইতে পারে না।"

মন্ত্রী বুদ্ধের সনীপে গমন করিয়া রাজার বক্তব্য জানাইলেন।
বুদ্ধ তাঁথার উপস্থায়ক আনন্দকে সম্বোধন করিয়া কহিলেন—
"আনন্দ, তুনি কি শোন নাই বে, বৃজ্জিরা পুনঃপুনঃ সাধারণ সভায়
সামিলিত হইয়া থাকে ?"

আনন্দ উত্তর করিলেন—"হাঁ, প্রাভু শুনিয়াছি।"

বুছদের আবার বলিলেন—"দেখ আনন্দ, এইরূপে ঐব্যবন্ধন
প্রীকার বিরা বতকাল বুজ্জিরা বারংবার সাধারণ সভায় নিলিত
হইতে পারিবে, ততদিন তাহাদের পতন নাই, তাহাদের উখান
কর্মন্তর্ভাবী। যতকাল তাহারা ব্যোজ্যেউদের শ্রন্ধা করিবে, নারীদের
সন্মান করিবে, ভক্তিপূর্ব্বক ধর্মাছ্র্যান করিবে, সাধুদিগের সেবায় ও
রক্ষায় উৎসাহী থাকিবে, ততদিন তাহাদের পতন নাই, ততদিন
ক্রমশঃ তাহারা উন্নতি লাভ করিবে।" বুদ্ধ তুখুন মন্ত্রীকে সম্বোধন
করিয়া জানাইলেন—"আমি যথন বৈশানীতে ছিলাম তথন আমি

স্বয়ং বৃজ্জিদিগকে ঐ সকল সামাজিক মসলকর নিয়ম শিক্ষা দিয়াছি; যতকাল তাহারা সেই উপদেশ স্বরণ রাখিয়া মঙ্গলপথে বিচরণ করিবে ততদিন তাহাদের অভ্যুত্থান স্থনিশ্চিত।"

মন্ত্রী চলিয়া বাইবার পরে রাজগৃহের ভিক্রগণ বুদ্ধের সন্মুখে উপস্থিত হইলেন। তিনি তাহাদিগকে সম্বোধন করিয়া বলিলেন— হে ভিক্ষুগণ। আমি আজ তোমাদিগের নিকট সভেবর মঙ্গলবিধি ব্যাথা করিব। তোমরা প্রণিধান কর—"যতনিন তোমরা উপস্থানশালায় এক হইয়া নিলিতে পারিবে, সকলে সমবেতভাবে অভ্যূত্থানের চেষ্টা করিবে, সংঘের সমস্ত কার্য্য সন্মিলিত হইয়া সম্পন্ন করিবে, অভিজাত কুশলগুলি প্রতিগালনে সম্ভূচিত হইবে না. অপরীক্ষিত নব্যবিগ্রহণে ইতত্তঃ করিবে, যতনিন তোমরা প্রবীণদিগকে শ্রন্ধাভক্তি ও মেবা করিবে এবং তাঁহাদের আদেশ বিনীতভাবে মানিয়া চলিবে, যতদিন তোমরা কামলাল্যার অধীন না হইবে, যত্তিন তোমরা ধর্মসাধনায় আনন্দিত হইবে, যত্তিন তোমাদের সন্নিধানে সাধুসমাগন হইবে, যতদিন অলসতা ও অনুভাম পরিহার করিয়া তোমরা মনকে সত্যামুসদ্ধানে নিযুক্ত রাথিবে ততদিন তোমাদের পতনের কোন আশহা থাকিবে না। অতএব হে ভিক্ষুগণ, ভোমরা মন বিশ্বাদে ও বিনয়ে ভূষিত কর, পাপাচরণে ভীত হও, জ্ঞানলাভের নিমিত্ত তোমাদের মন জাগরিত হউক। তোমাদের উৎসাহ অবিচলিত ও চিত্ত অনলস হউক। তোমাদের বোধিণাভ হউক।"

গৃধকুট ত্যাগ করিবার পরে বুদ্ধ নানা স্থানে ভ্রমণ করিয়া কিছুদিন নালন্দায় বাস করেন। সেথান হইতে তিনি পাটাল (পাটলিপুত্র) গ্রামে আগমন করেন। শিশুদের অম্বরাধে তিনি
এখানকার বিশ্লামশালার কিছুকালের জন্ম অবস্থান করেন। বৃদ্ধের
উপদেশ শুনিবার জন্ম একদিন সেখানকার উপাসকগণ সমবেজ
হইলেন। তিনি তাহাদিকে স্নেহকণ্ঠে কহিলেন—"প্রের শিশুগণ,
সাধুপথ হইতে এই হইরা অমঙ্গলকারীরা পঞ্চবিধ পরাভব প্রাপ্ত
হইরা থাকে:—প্রথমতঃ, হৃষ্কৃতকারীকে কেহ বিশ্বাস করে না এবং
সে নির্বীর্য হইরা পড়ে বলিয়া দারিদ্রা আসিয়া চারিদিক হইতে
তাহাকে আক্রমণ করে। বিতীয়তঃ, তাহার অপমশ অচিরে বহুদ্র
ব্যাপ্ত হইরা পড়ে। তৃতীয়তঃ, সমাজে তাহার কোনো স্থান
নাই, যে কোনো সমাজেই তাহাকে চোরের ক্যায় গোপনে ভিড়ের
মারখানে লুকাইয়া চলিতে হর। চতুর্থতঃ, মৃত্যুতেও তাহার
শান্তি নাই, অজ্ঞাত বিভীবিকা ও উর্বেগ লইয়া তাহাকে মরিতে
হর। পঞ্চমতঃ, মৃত্যুর পরে তাহার মন কিছুতেই শান্তিলাভ
করিতে পারে না; হৃষ্কৃতজনিত হৃঃথ ও বাতনা তথন তাহার
মনের অন্নরণ করিতে থাকে।"

"হে গৃহিগণ, সাধুপথে বিহরণকারী ব্যক্তিরাও জীবনে পঞ্চবিধ জন্মনাভ করিয়া থাকেন। প্রথমতঃ, লোকে তাঁহাদিগকে বিশাস করে বিলিয়া তাঁহারা সাধু চেষ্টা ছারা ঋদ্ধি লাভ করিয়া থাকেন। ছিতীয়তঃ, তাঁহাদের স্থাপ দ্রদ্রান্ত ছড়াইয়া পড়ে। তৃতীয়তঃ, সমাজ তাঁহাদিগকে আদরে যথাছানে আসন প্রদান করে; তাঁহারা নিজদের প্রতি আহাশীন বনিয়া অসলোচে সকলের সন্থে সমাজের মধ্যে বিহরণ করেন। চতুর্যতঃ, মৃত্যুসময়ে তাঁহারা অকৃষ্ঠিত চিত্তে মৃত্যুকে গ্রহণ করিয়া থাকেন। পঞ্চমতঃ, তাঁহারো

দেহহীন মন শান্তির মধ্যে প্রতিষ্ঠা লাভ করে, কারণ তাঁহার। আপনাদের স্কর্মের কলে কল্যাণ ও আনন্দই প্রাপ্ত হইরা থাকেন।"

পাটলিগ্রাম হইতে বুদ্ধ কোটীগ্রামে গমন করেন এবং পথিমধ্যে অপর একটি স্থানে বিশ্রাম করিয়া বৈশালীতে উপস্থিত হন। এখানে আম্রপালী নামক জনৈক বারাগনার কাননে তিনি সশিষ্ট আত্রয় গ্রহণ করিয়াছিলেন। আত্রণালী প্রদর্মনে মহাপুরুষ বৃদ্ধের দমীপে গমন করিয়। পর্বাদন তাঁহাকে আপন ভবনে আহারের নিমন্ত্রণ করিলেন। সাধারণের চক্ষে আম্রপালী পতিতা নারী বলিয়া ত্বণিত হইলেও মহাপুরুবের উদার হৃদয় তাঁহাকে ত্বণা করিল না. তিনি তাহার নিমন্ত্রণ গ্রহণ করিয়া লইলেন। বিচ্ছবিবংশীয় রাজার। বৃদ্ধের আগমনসংবাদ পাইয়। আডম্বরসহকারে তাঁহার সহিত দেখা করিতে আদিলেন। তাঁহারাও পরদিন বুরকে রাজভবনে আহারার্থ নিমন্ত্রণ করিলেন, বুত্ব তাঁহাদিগকে জানাইলেন যে, তিনি ইহার পূর্বেই আত্রপালীর নিমন্ত্রণ প্রবিষাছেন। রাজস্তগণ এই সংবাদে সম্ভুষ্ট হইলেন না, তাঁহাদের আহ্বান অস্বীকার করিয়া 🖚 পতিতা নারীর গ্রহে আহার করিতে যাইবেন, শুনিয়া তাঁহারা বিষয় হইলেন। পরদিন যথাসময়ে বুর সশিয় আমুপালীর অল আৰু উতচিত্তে গ্রহণ করিলেন। তাঁহার মুক্তির বাণী পতিতা নারীর প্রস্তুর বোধি জাগরিত করিল! আমপালীর জীবনের গড়ি ৰুল্যাণের দিকে প্রধাবিত হইল। তাহার উদ্ভান-ভবন ভিকু 😉 ৰাধুদের বাসের জন্ত দান করিয়া সে আপনাকে কুতার্থ মনে করিব। বন্ধ এখন অশীতি বর্ষে পাদর্শন করিয়াছেন ; বার্দ্ধকা ভাঁচার

বিপুল বলিষ্ঠ দেহ ভালিয়া দিয়াছে, মৃত্যুর পূর্ব্বলক্ষণসমূহ তাঁহার দেহে প্রকাশ পাইল। প্রবীণ শিশুদের অনেকেই এখন জীবনমৃত্যুর সন্ধিস্থলে উপস্থিত। এই বৎসর তাঁহার অন্থগত প্রধান শিশু সারীপুত্র ও মৌদ্গল্যায়ন মৃত্যুমুখে পভিত হইলেন। ইহাদের মৃত্যুতে সংঘ বলংীন ২ইয়া পড়িল। সংখের প্রাচীন নবীন সকল ভিক্ষু নবীন উভ্তমে আপ্নাদের দাধনার দারা সংঘকে বলশালী করিবার নিনিত্ত বদ্ধ-পরিকর হইদেন। এই বৎসব বৃদ্ধ এব বার সাংঘাতিক বোগে আক্রান্ত হইনেন। বিভ শ্যাশায়ী হইয়াও অনক্তমুলত মানসিক বল দারা তিনি রোগ্যমণ অভিত্রম বরিয়া অবিচরিত থাবিতেন। এই সময়ে তিনি বৈশালীর এক বিহারে বাস ববিভেছিলেন। আরোগালাভেব পরে আনন্দ একদিন তাঁহাকে নির্ছনে কহিলেন-শ্যাঘি তাপনার দেহের অপূর্কবান্তি হরণ ববিয়াছে, আপনার সেই বোগের কথা মনে পড়িলে আনি এখনও চারিদিকে অন্ধরার দেখিয়া থাকি। তবে আমার মনে এই দৃঢ় ধারণা রহিয়াছে বে, সংঘরকার উপায় না বলিয়া কদাচ আপুনি মানবনীলা সংবরণ করিবেন না।"

বুন কহিলেন— "আনন্দ! সংঘ আমার কাছে আর কি
প্রত্যোশা করিয়া থাকেন ? আমি অকপটভাবে সকলের কাছে
আমার উপলব্ধ সত্য ব্যাখ্যা করিয়াছি, কোনো কথাই ত
গোপন করি নাই। আমি কংনো একথা মনে করি না যে আমি
এই সংঘের চালক অথবা এই সংঘ আমার অধীন। যদি কেহ এমন
কথা মনে করেন, তিনি নেতার আসনগ্রহণ করিয়া সংঘকে দৃঢ়রালী
বাধিবার নিয়মপ্রণালী প্রণয়ন করুন। সংঘরকার জন্ম আমি

কোনো বাঁধা নিয়মপ্রণালী রাখিয়া যাইতে ইচ্ছা করি না। আনন্দ, আমি অনীতিবৎসরের ব্বন্ধ, যাত্রার শেব অবস্থায় উপস্থিত হইয়াছি; আমার শরীর এখন ভগ্ন শকটের তুলা হইয়াছে, জোড়াতাড়া দিয়া বিশেষ সতর্কতার সহিত ইহাকে চালাইতে হইতেছে। আমার মন যখন বাহুবিষয় হইতে প্রত্যান্ত হইয়া গভীর ধানের মধ্যে অবস্থান করে কেবলমাত্র তথনই জানার শরীর স্কুম্ব থাকে।"

"আনন্দ, আপনারাই আপনাদের নির্মান হল হও, অন্ত কাহারও সাধাদ্যের এত্যাশা করিও নার্ট্টিশিপনারাই আপনাদের প্রদীপ হও। ধর্মাই এদীপ, সেই প্রদীপ দৃঢ়দন্ত ধারণ কর, সত্যকে সহায় করিয়া নির্দাণের স্ফানে এত্বত হও।"

"আনন্দ, আঠনি আগনার এনি ও নির্ভরন্থল হওয়া অমন্তব বলিয়া মনে করিও না। সংঘের ভিন্ধুগণ যদি হল্পাহনা দ্বারা আপনাদের অন্তরের নিত্তাদেশে বাস করিতে পারেন, তাহা হইলেই তাঁহার' দৈহিক ত্রেশ, প্রের্ভির তাড়না এবং ভৃষ্ণানন্ত্র্ত স্ক্রিধ ত্বংখ অভিক্রম করিতে পারিবেন।"

"আনন্দ, আমার মৃত্যু ঘটিলে সংঘের অনিষ্ট ইইবে কেন ? বাঁহাদের চিত্ত বোধিলাভের জন্ত কৌতুহলী, বাঁহারা বাহিরের কোনো-প্রকার সহায়তার প্রত্যাশা না বরিয়া অবিচলিত অধ্যবসায়ের সহিত সভ্যমাধনা ছারা নির্ব্বাণলাভের চেষ্টা করিবেন, তাঁহারা নিঃসন্দেহ চরম শ্রেয় লাভ করিবেন।"

বৃদ্ধদেবের পরিনির্বাণলাভের দিন সমীপবর্তী হইয়া আসিল।
মৃত্যুকে আলিঙ্গন করিবার জন্ম তিনি প্রস্তুত হইয়া আছেন।
একদিন তিনি প্রসঙ্করে আনন্দকে কহিলেন -- শ্লানন্দ। আমার

পরিনির্বাণলাভের ভত্তিন অদ্ববর্তী!" এই সংবাদ শুনিরা শোকে আনন্দের বুক ভাষিরা গেল, তাঁহার চক্ষু জলে ভরির৷ উঠিল ৷ জাঁহাকে শোকমুন্ধ দেখিয়া বুদ্ধ দৃঢ়কণ্ঠে কহিলেন—"আনন্দ, তুমি কি বিশ্বাস হারাইয়া ফেলিয়াছ ? আমি কি বারংবার বলি নাই বে, লোকের প্রিয়বস্তর সহিত বিচ্ছেদ ঘটবেই ? যে জন্মগ্রহণ করিবে তাহারই মৃত্যু ঘটবে ইহাই জগতের নিয়ম; স্কুরাং আমার পকে চিরকাল বাঁচিয়া থাকা কেমন করিয়া সম্ভবপর হইবে ?"

অতঃপর বুদ্ধের আদেশে আনন্দ বৈশালীর সন্নিকটবর্তী ভিক্সদিগকে তথাকার বিহারে সমবেত হইবার নিমিত্ত আহ্বান
করিলেন। সমবেত ভিক্স্দিগকে সম্বোধন করিয়া বুর বলিতে
লাগিলেন—"ভিক্স্গণ! আমি তোমাদের নিকটে যে ধর্ম প্রচার
করিয়াছি তোমরা তাহা সম্যক্ আয়ত্ত করিয়া সেই সত্যেরই সাধনা
কর, মনন কর। যাহাতে এই সদ্ধর্ম অনস্তকালস্থায়ী হইতে পারে
সেই জন্ম সর্ব্বর ইহার প্রচার কর। সমগ্র মানবজাতির স্থকর ও
কল্যাণকর এই ধর্ম যাহাতে অনস্তকাল বিভ্যমান থাকে সেই
উদ্দেশ্যে জীবের প্রতি অপ্রমেয় প্রীতিপোষণ করিয়া তোমরা এই
বর্ম প্রচার করিতে থাক।"

"গ্রহকে শুভাশুভের কারণ বনিরা জানা, ফলিত জ্যোতিবে আহা এবং নানা চিহ্নাদি দেখিরা ভবিয়তের শুভাশুভ কথন প্রাকৃতি নিষিত্ব বনিয়া জানিও।"

"যে <u>বাক্তি মনকে বাঁধিবার সংবদরশি একেবারে খুলিরা দেব,</u> বে কোনদিনও নির্কাণ<u>লাভ করিছে পারে না।</u> ভোমরা সংবস্ত হইবে, মনকে ভোগৰিশাসের উত্তেজনা হইতে দুরে রাখিবে এবং মূনকে প্রশাস্ত করিবার জন্ম চেষ্টিত হইবে।"

"তোমরা পরিমিত পানাহার করিবে এবং সংবতভাবে দেহের বাবতীয় প্রয়োজন মিটাইবে। প্রজাপতি বেমন পুশ হইতে প্রয়োজনাম্বায়ী মধুটুকুমাত্র গ্রহণ করে, মুলের স্থপন্ধ, শোভা ও দলগুলি বিনষ্ট করে না, তোমরাও তেমনি অক্তকে পীড়িত ও বিনষ্ট না করিয়া আপনাদের জীবনযাত্রা নির্বাহ করিবে।"

"হে ভিক্পণ! চারিটি আর্য্যসত্য এতদিন আমরা বুঝি নাই এবং প্রাণপণে সাধন করিতে পারি নাই বলিরাই জন্মজন্মান্তর অসত্যপথে বিচরণ করিবাছি।"

"আমি তোমাদিগকে যে ধ্যান ও সাধনা শিকা দিয়াছি তোমরা দেই ধ্যান অভ্যাস কর। পাপের বিরুদ্ধে নিরস্তর সংগ্রাম করিতে থাক। সাধুপথে বিহরণ কর এবং শীলবান্ হও। তোমাদের অস্তশ্চকু প্রকৃতিত হউক। জ্ঞানের প্রভাবে তোমাদের হলর আলোকিত হইলেই তোমরা আন্তাসিক পথ অবলম্বন করিয়া নির্বাণলাভ করিতে পারিবে ।"

"আমার পরিনির্কাণ লাভের দিন আসর। আমি তোমাদিগকে
দৃক্তার সহিত বলিতেছি, সংযোগোৎপর পদার্থমাত্রেরই কয় হইবে।
বাহা অবিনশ্বর তাহারই সন্ধান কর। অধ্যবসার অবলম্বন করিরা
নির্কাণপদ লাভ কর।"

আসরমৃত্যুর শান্তি ও গান্তীগ্য বধন বুদ্ধের মন আচ্ছর করিরা-ছিল, সেই শুভমুহর্তে তিনি তাঁহার ধর্ম সংক্ষেপে শিয়দের কাছে ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন বলিয়া বৈশালীর উপস্থানশালায় প্রদত্ত তাঁহার এই অন্তিম উপদেশটির একটি স্বতন্ত্র বিশেষত্ব আছে। হুর্ভাগ্যক্রমে তাঁহার এই উপদেশটির একাংশমাত্র পাওয়া গিয়াছে এবং
তাহাই মহাপরিনির্ব্বাণ-সত্রে বর্ণিত হইয়াছে। এই উপদেশমধ্যে
তিনি সাধকের জন্ম চারিটি ধ্যান, চারিটি ধর্মপ্রচেষ্টা, চারিটি গ্লান্ধিন, পঞ্চনৈতিক বল, সপ্তবোধ্যঙ্গ ও আন্তাদিকমার্গ নির্দেশ করিয়া
গিয়াছেন।

বৈশালী হইতে বুদ্ধ দশিয়ে কুশীনগরের অভিমূপে যাত্রা করেন। পথিমধ্যে তিনি-ভণ্ডগ্রান, আমুগ্রান, জম্বগ্রাম ও ভোগনণর প্রভৃতি স্থানে অবস্থান করিয়াছিলেন। মহাপ্রায়াণের পূর্ব্বে তিনি তাঁহার উদার ধর্মমত শিশুদের মনে দুঢ়ুরূপে অফিত করিয়া দিবার চেষ্টা করেন। বিচারবৃদ্ধি ত্যাগ করিয়া কেহ কদাপি তাঁহার বাণী ষীকার করে ইহা তিনি ইচ্ছা করিতেন না। তাঁহার মহাপ্রস্থানের পরে কেহ কেহ আপন আপন বাণী তাঁহার নামে ঢালাইবার চেষ্টা করিতে পারেন, এই আশ্ভান শিশুদিগকে তিনি বলিলেন—"বদি কেই বলেন, আমি স্বয়ং বুদ্ধের মুগে এই বাণী শুনিয়াছি; ইহাই সত্য, ইহাই বিধি, ইহাই তাঁহার প্রদত্ত শিক্ষা: তোমরা কখনো এইরূপ উক্তির নিন্দা বা প্রশংদা করিও না। ঐ উক্তির প্রত্যেক বাক্য প্রত্যেক শব্দ অভিনিবেশ সহকারে শুনিবে: উহার তাৎপর্য্য সম্যক বুরিবার চেষ্টা করিবে। ধর্মা এবং বিনয়ের নিয়মের সহিত নিলাইয়া লইতে চেষ্টা করিবে। যদি তুলনা করিয়া দেখিতে পাও যে, ঐ উক্তির-সহিত ধর্মশান্তের ও সংঘের নিয়মাবলীর কিছুতেই সামঞ্জয় বিধান করা যায় না, তাহা হইলে বুঝিবে, ঐ উক্তি আমার-নহে, কিংবা ঐ ব্যক্তি আমার বাণীর প্রকৃত তাৎপর্যা হাদম্পম করিতে পারেন নাই।"

বৃদ্ধ শিশ্যদিগকে আরো বিশদভাবে বলিলেন—"ভিক্ষ্ণণ! কোনো ব্যক্তি এরপও বলিতে পারেন যে, আমি বুদ্ধের এই বাণীটি একলল ভিক্ষ্র মুথে কিংবা কোন স্থানের স্থবিরদের মুথে অথবা কোনো এক বিধান্ ভিক্ষ্র মুথে বস্থা ভানিরাছি, তোনরা বাণীটির প্রত্যেক বাক্য, প্রভ্যেক শন্দ, মনোনিবেশপূর্কক প্রবণ করিবে; ঐ বাণী ধর্মের ও বিনয়ের নিয়নের সহিত মিলাইয়া লইতে চেষ্টা করিবে; যদি কোনরগে সামঞ্জ্য বিধান করিতে না পার তাহা হইলে বুনিবে ঐ বাণী আনার নহে কিংবা ঐ ব্যক্তি আনার বাক্যের নিগ্যুত অর্থ গ্রহণ করিতে পারেন নাই।"

বুদ্ধ সন্দিয় জ্বনণ করিতে করিতে পাবাগ্রামের চুন্দনাসক কোন কর্মকারের আদ্রক্ত্মে উপস্থিত ইইসেন। এই সংবাদ শুনিবানাত্র চুন্দ তথায় গনন করিয়া শ্রদ্ধাসংকারে মহাপুরুষের চরণ বন্দনা করিল। বুদ্ধের মুখে অনুত্যয়ী ধর্মকথা শুনিয়া পরন আনন্দ লাভ করিয়া যে তাঁহাকে পর্যান অন্তর্গণনহ আপন ভবনে আহারের জন্ম আহ্বান করিল। মৌনালম্বন করিয়া বুদ্ধ এই নিনন্ত্রণ গ্রহণ করিলেন।

প্রদিন চুন্দ ভিক্দের সেবার জন্ম প্রদাপূর্বক অন্ন, শিষ্টক এবং
তক্ষ শ্বরনাংগ গল্পন করাইল। বুদ্ধের নিয়ন ছিল যে, তিনি
শ্রমাশীল হাজিদের প্রদন্ত সর্বপ্রকার আহার্য গ্রহণ করিতেন।
আহারে উপবেশন করিয়া বুদ্ধ চুন্দকে কহিলেন—"হে চুন্দ, তুনি
একনাত্র আনাকেই এই শুক্রনাংগ্র পরিবেষণ কর, ভিক্দিগকে
এই নাংস দিও না।" বলা বাহলা, বুন্ধ কথনো <u>নাংস আহার</u>
করিতেন না। এই গুরুপাক অনভাস্ত দ্বা ভোজন করিয়া তিনি

রক্তামাশয় রোগে আক্রান্ত ইইলেন। এই অসুস্থ অবস্থাতেই তিনি
কুশীনগরের দিকে বাতা করিলেন। তিনি পরম থৈগ্রের সহিত
প্রসন্নমুথে রোগের যাতনা সহিতেছিলেন। পথিমধ্যে একটি রক্ষমুলে
উপবেশন করিয়া তিনি আনন্দকে কহিলেন—"আমি অবসর ও
ক্রান্ত হইয়া পড়িয়াছি, তুমি আমার এই গাতাবরণ বল্পথানি চারি
ভাঁজ করিয়া বিছাইয়া দাও আমি কিছুকাল বিশ্রাম করিব।" বুছ
শয়ন করিয়া আনন্দকে পানীয় জল আনিবার আদেশ করিলেন।
জলপানে তৃষ্ণা নিবারণ করিয়া তিনি বিশ্রাম করিতে লাগিলেন।

এই সময়ে পুক্সনামক এক মল যুবক ঐ স্থানদিয়া যাইতে-ছিলেন। তিনি সাধু আড়ারকালামের শিশু। তরুমূলে সমাসীন বুছদেবের প্রসন্ধ্র কাস্তি দেখিয়া পুক্স বিশ্বিত হইলেন। তিনি তাঁহার চরণে প্রণত হইয়া সবিনয়ে বলিলেন—"প্রতা। গৃহত্যানী সাধুদের ধ্যানের প্রভাব কি চমৎকার, তাঁহারা কি আশ্চর্য মানসিক শাস্তিই উপভোগ করিয়া থাকেন।" তাঁহার গুরু আড়ারকালামের অলো কক ধ্যানশক্তি জ্ঞাপন করিবার জন্ত পুক্স বলিলেন যে, একদা যথন তিনি ধ্যানমগ্র ছিলেন, তথন তাঁহার অতি সন্নিকট দিয়া ঘর্ষর শক্ত করিয়া ধূলি উড়াইয়া পাঁচ শত শক্ট চলিয়া গেল, তাঁহার পরিছেদ ধ্যরিত হইল, কিন্তু তিনি কিছুই জানিতে পারিলেন না।"

তাঁহার কথা শ্রবণ করিয়া বুর উল্লসিত হইয়া বলিলেন—
"পুক্স, খ্যানের শক্তি অতি আশ্চর্যাই বটে, মানব খ্যানের প্রভাবে
মনের মধ্যে সম্পূর্ণ সচেতন থাকিয়াও বাহিরের কিছু দেখিতে বা
ভানিতে পায় না। আমি এক সময়ে ধ্যানে নিযুক্ত ছিলাম; তথন
বাহিরে ভীষণ বারি-বর্ষণ, মেখ-গর্জন ও বিহুৎ-ফুরণ হইতেছিল;

এই হুর্য্যোগে উক্ত স্থানের হুইজন ক্লবক ও চারিটি বলীবর্দ প্রাণত্যাপ করে। আমি বাহিরে কি ঘটিতেছিল, তাহার সম্বন্ধে সম্পূর্ণ অজ্ঞ ছিলাম বিলয়া এই সকল হুর্ঘটনার কিছুই জানিতে পারি নাই। অতঃপর ধ্যানান্তে একস্থানে বহুসংখ্যক লোকের সন্মিলন দেখিয়া আমি কোন ব্যক্তিকে জিজ্ঞাসা করিলাম "এস্থানে এত লোক মিলিত হইয়াছে কেন ?" দে ব্যক্তি বিশ্বয় প্রকাশ করিয়া আমাকে জিজ্ঞাসা করিল,—"কেন, আপনি ত এখানে ছিলেন, আপনি জানিতে পারেন নাই বে, এই হুর্য্যোগে হুইজন ক্ষকের ও চারিটি বলীবর্দ্দের মৃত্যু ঘটয়াছে ?" আমি এই বিষয় কিছুই অবগত নহি, শুনিয়া সে অধিকতর বিশ্বয়াবিষ্ট হইয়া পুনর্ব্বার প্রশ্ন করিল—"আপনি যদি অবিরভ রুষ্টিপতন ও মেঘগর্জনের শব্দ শুনিয়া না থাকেন, তাহা হইলে আপনি কি নিদ্রিত ছিলেন ?" উত্তর করিলাম—"আমি সম্পূর্ণ জাগরিত ছিলাম।" আমার উত্তর প্রবণ করিয়া সে ব্যক্তি অবাক্ হইয়া রহিল।

বুদ্ধদেবের অনস্তম্পত ধ্যানশক্তির কথা শুনিয়া পুরুষ তাঁহার শিক্তম গ্রহণ করিলেন।

পুরুদের অভিপ্রায়-অনুসারে একব্যক্তি সোনালি রঙ্গের হুইটী
মনোহর পরিচ্ছদ আনয়ন করিল। তিনি ঐ পোষাক হুইটী লইয়া
ভগবান্ বুদ্ধদেবের সমীপে উপস্থিত হুইয়া রুভাঞ্জলিপুটে কহিলেন—
"প্রভা! আপনি এই পরিচ্ছদ হুইটী গ্রহণ করিলে আমি পরম
প্রীতিলাভ করিব।" বুদ্ধ বলিলেন—"পুরুস, তুমি আপন হুস্তে
একটি পোষাক আমাকে ও একটি আনন্দকে পরাইয়া দাও।"
তিনি তাহাই করিলেন। বুদ্ধ ভাঁহাকে মধুর ধর্ম্মাপদেশে পরিতৃত্ত
করিলেন।

#### বুদ্ধের জীবন ও বাণী

অতঃপর বৃদ্ধ ভিক্ষুগণনহ আবার অগ্রসর হইতে লাগিলেন। তাঁহার৷ কুকুখানায়ী এক নদীর তীরে উপস্থিত হইয়া স্থান ও জল পান করিয়া ক্লান্তি দূর করিলেন। এখানে এক আত্রকুঞ্জে বিশ্রাম করিবার সময়ে বুদ্ধ আনন্দকে নিভূতে আহ্বান করিয়া বলিলেন— "আনন্দ! পরিনির্কাণলাভের শুভমূহুর্ত উপস্থিত ইইয়াছে। দেখ, আমার মৃত্যুতে শোকভিভূত হইয়া কেহ হয় ত এই কথা বণিয়া চুন্দের মনে বেদনা জনাইতে পারেন যে, তাহারই অন্নগ্রহণ করিয়া আমার জীবনবিয়োগ ঘটিয়াছে। কিন্তু তুনি চুন্দকে সাহনা নিবার জন্ম কহিও—"চুন্দ, তথাগত তোনারই হস্তে শেব আহার গ্রহণ করিয়া পরিনির্মাণ লাভ করিয়াহেন, ইহা ভোনার পকে পরন ममन, शतम लाख । ज्यानि छीहात्रहे मूल छनिमाहि, भीवरन इंहेंगै মাত্র নহৎ ভোজা তিনি দানরূপে গ্রহণ করিয়াছেন, এই ছইটী ভোজাই তিনি তুলা কলতান ও তুলা কল্যাণকর মনে করিয়াহেন। স্থলাতার হতে মহামূগ্য আহার গ্রহণ করিয়া তিনি বোধিসাভ করিয়াভিলেন। অপর একদিন তোনারই হত্তে শেব আহার গ্রহণ ক্রিয়া তিনি পরিনির্বাণ প্রাপ্ত হইয়াছেন।"

আন্রক্ঞে কিছুবাল বিশ্রাম করিয়া বুর আনন্দকে কহিলেন—
"চল আনন্দ, আনরা কুনীনগরের উপপত্তনে শালবনে গনন করি।"
ঘথাসময়ে ভিকুগণনহ বুর মলদের শালকুঞ্জে উপস্থিত হইলেন।
তাঁহার আদেশ শিরোধার্য করিয়া, আনন্দ ছইটা পলবিত শালতরুর
অবকাশস্থলে উচ্চনঞ্চে শ্ব্যা রচনা করিলেন। বুর উত্তরনীর্ব
ছইয়া তথায় শয়ন করিলেন এবং আনন্দকে ধ্রুরকঠে কহিলেন—
"আজ রাত্রির শেব প্রহরে আমার পরিনির্বাণ লাভ হইবে,

তুমি কুশীনগরের মন্ত্রদিগের নিকটে অবিলম্বে এই সংবাদ প্রেরণ কর।"

এই সময়ে স্বভদ্রনামক এক জিজ্ঞাস্থ পরিপ্রাজক কুশীনগরে অবস্থান করিতেছিলেন। বৃদ্ধদেবের আগমন ও আসম্পরিনির্কাণ-লাভের সংবাদ শ্রবণ করিয়া তিনি একান্ত উৎস্কুকচিত্তে ধর্মবিষয়ক কয়েকটি সন্দেহভঙ্গনের নিমিন্ত তাঁহার সহিত দেখা করিতে চাহিলেন। শালকুঞ্জে আগমন করিয়া স্থভদ্র বুদ্ধের সমীপবর্ত্তী হইবার উত্যোগ করিলেন। আনন্দ তাঁহাকে বাধা প্রদান করিয়া জানাইলেন, "মহাত্মন, বৃদ্ধ এখন নিরতিশয় ক্লান্ত আছেন, আপনি এমন সময়ে তাঁহাকে বিরক্ত করিবেন না।" স্থভদ্রের অভিপ্রায় অবগত হইয়া বৃদ্ধ কহিলেন—আনন্দ, স্থভদ্রকে আমার কাছে আসিতে বারণ করিও না, তাহাকে এইখানে আসিতে লাও।

স্থভদ্র বৃদ্ধের সমীপে উপস্থিত হইয়া তাঁহার পরিজ্ঞাত নানা বিরোধী ধর্মমত জ্ঞাপন করিলেন এবং আপনার মনের সংশয় নিবেদন করিয়া মৌনী হইলেন। বৃদ্ধ বলিলেন—স্থভদ্র, তোমার প্রশ্নের স্থমীমাংসা করিবার সময় আমার নাই। আমি তোমাকে সত্য শিক্ষা দিব, তুমি প্রণিধান করঃ—

যে ধর্ম্মে সমাক্ দৃষ্টি, সমাক্ সংকল্প, সমাক্ বাক্, সমাক্ কর্মান্ত, সমাক্ আজীব, সমাক্ ব্যায়াম, সমাক্ স্মতি এবং সমাক্ সমাধি এই আই আর্যামার্গের উপদেশ নাই সেই ধর্ম্মাবলম্বীদের মধ্যে প্রমণ থাকিতে পারে না। এই আইাঙ্গিক পথে বিহরণ করিয়া ধর্মার্থীয়া কল্যাণ লাভ করিতে পারেন। স্মভন্ত, আমি উনত্রিংশ বৎসর ব্রুদে গৃহত্যাগী হইয়া কল্যাণের সন্ধানে প্রবৃত্ত হইয়াছিলাম,

#### व्रक्तत्र कीवन ७ वागी

পরিব্রাজকরপে বিরাট ধর্মক্ষেত্রে আমি একার বংসরকাল বিহরণ করিরাছি। আঁটাঙ্গিক আর্য্যমার্গ ব্যতীত সদ্ধর্মসাধনের আমি দিতীয় কোনো পছা জানি না।

স্তদ বিশ্বয়াভিতৃত ইইয়া উত্তর করিলেন—প্রভো, আপনার শ্রীমুথের বাণী অতীব মধুর। আপনার প্রসাদে আজ সত্য বিচিত্র-রূপে আমার নিকট প্রকাশিত ইইল। পথলান্ত পথ পাইল, যাহা প্রচ্ছের ছিল তাহা প্রকাশিত ইইল, আলোকের আবির্ভাবে সক্ষকার অন্তহিত ইইল। প্রভো, আমাকে আপনার জীবিতকালেই শিষ্যরূপে গ্রহণ করিয়া ক্ষতার্থ করুন। বুদ্ধের আদেশক্রমে স্বভদ্র সংঘে প্রবেশাধিকার লাভ করিলেন।

অতঃপর বৃদ্ধ আনন্দকে সম্বোধন করিয়া বলিলেন—ভাই আনন্দ, আমার মৃত্যুর পরে তোমাদের কেহ চালক রহিলেন না, এমন চিস্তা যেন কলাচ তোমাদের মনে স্থান পায় না। আমি তোমাদিগকে যে সকল সত্য শিক্ষাদান করিয়াছি, সেই সকল সত্য এবং সংঘের নিয়মাবলীই তোমাদের পরিচালক হইবে।

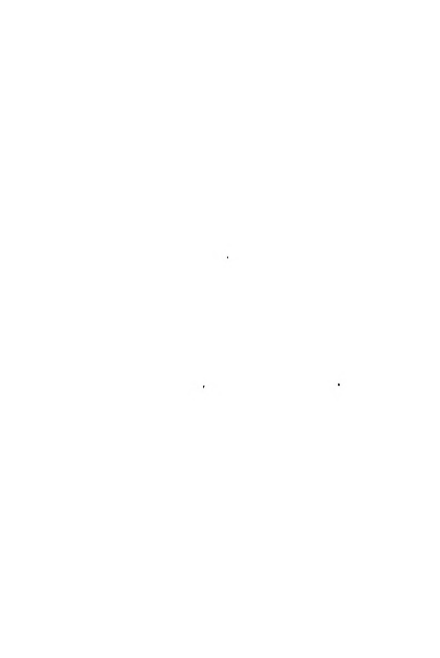
আনন্দ, এতকাল সংঘের ত্রাভূগণ পরস্পর বন্ধু বলিয়া সম্বোধন করিয়াছেন; কিন্তু এখন হইতে যেন বরঃকনিষ্ঠ নবীন ভিকুরা প্রাচীন ভিকুদিগকে "ভত্তে বা আয়ত্মা" অর্থাৎ মাননীয় বা পূজনীয় বলিয়া সম্বোধন করেন। বয়োজ্যেষ্ঠ ভিকুরা নব্য ভিকুদিগকে নাম বা গোত্র উল্লেখ করিয়া "আবুসো" অর্থাৎ বন্ধু বলিয়া সম্বোধন করিবেন।

অনস্তর তিনি ভিক্ষগুলীকে সম্বোধন ক্রিলা বলিলেন—ভিক্ষ্-গণ, আমার প্রচারিত ধর্মের কোনো বিষয়ে যদি আপনাদের মনে কোনো সন্দেহ থকে, আপনারা তাহা অকপটে প্রকাশ কর্মন । বৃদ্ধ একবার হইবার তিনবার এইরূপ প্রশ্ন করিলেন, তথাপি ভিক্সুগণ মৌনাবলম্বন করিয়া রহিলেন। কিয়ৎকাল পরে আনন্দ বলিলেন, —প্রভা, আপনার প্রবর্ত্তিত ধর্ম্মের কোন বিষয়ে কাহারো মনে দ্বৈধ নাই।

পরিশেষে বৃদ্ধ স্মৃদূত্রকণ্ঠে ভিক্স্ দিগকে বলিলেন,—সংযোগোৎপন্ন দ্রবামাত্রেরই বিনাশ অবগ্রস্তাবী, আপনারা অবিচলিত অধ্যবসায় অবলম্বন করিয়া নির্ব্বাণ পদ লাভ করুন।

ইহাই মহাপুরুষ বৃদ্ধের শেষ বাণী। উল্লিখিত বাক্য উচ্চারণ করিয়া তিনি গভীর ধ্যানে নিমগ্ন হইলেন, তাঁহার সেই মহাধ্যান আর ভঙ্গ হইল না—তিনি ধ্যানপ্রভাবে আনন্দলোকে মহাপ্রস্থান করিলেন।

বাণী



# বুদ্ধের সার্বভৌমিকতা

সমগ্র পৃথিবী याँशामिशक মহামানব বলিয়া বন্দনা করিয়া थात्क, ठाँशानत जीवन ७ वांगी-अवनग्रत कृत वृहर मध्यमारात সৃষ্টি হইয়া থাকিলেও তাঁহারা সাম্প্রদায়িক সংকীর্ণতার বহু উর্দে বিরাজ করিয়া থাকেন। জ্ঞানে বিজ্ঞানে ভাষায় আচারে আকারে वर्ष छा भाग्न्य भाग्न्य देवमा चाइ এवः চित्रकानरे थाकिर्द ; এত সব ভেদবিভেদ-সত্ত্বেও মানুবের আত্মা দেশদেশান্তরের মান-বের সহিত আপনার ঐক্যানুভতির নিমিত্ত ক্রন্সন করিয়া থাকে। সাধারণতঃ যে সমাজের মধ্যে মাতুষ জন্মগ্রহণ করে, সেই সমাজ তাহার মনের উপর অসামান্ত প্রভাব বিস্তার করিয়া থাকে: দেশাচার, লোকাচার এবং বংশগৌরব ইত্যাদি নানা ক্লুত্রিম ব্যবধান ধর্ম্মের নাম ধারণ করিয়া তাহার শুভবুদ্ধিকে আচ্ছন্ন করিয়া রাখে। এক একটি সমাজ বা সম্প্রদায় এমনি করিয়া শত শত নরনারীকে আপন আপন পরিকলিত প্রাচীরমধ্যে বন্ধ করিয়া রাখিয়া থাকে। অভ্যন্ত ও স্থপরিচিত সীমার মধ্যে চলিয়া-ফিরিয়া মামুবের বৃদ্ধি এমন জড়তাপ্রাপ্ত হইয়া থাকে যে, গণ্ডীর মধ্যে বাদ করাই সে স্বথকর বলিয়া মনে করে এবং গণ্ডী অতিক্রম করিয়া বাহিরের সহিত আপনার যোগসাধন করিবার নিমিত্ত কোনো উৎসাহ বোধ করে না। এইরূপ দেখা যায় যে, প্রত্যেক সমাজের বা সম্প্রদারের মধ্যে এমন এক-এক জন প্রতিভাশালী মহাত্মার আবির্ভাব

হইয়া থাকে, খাঁহাদের মঙ্গলর্দ্ধি কখনো সাম্প্রদায়িক সংকীর্ণতাকে স্বীকার করে নাই, তাঁহারা সাম্প্রদায়িক গণ্ডী অতিক্রম করিয়া এমন এক উদার রাজবয়ের্থ দাঁড়াইয়া মামুষকে আহ্বান করেন যে, সেথানে আসিয়া তাঁহাদের সহিত সন্মিলিত হইতে কোনো দেশের কোনো কালের মামুষ সঙ্কোচ বোধ করে না।

সার্দ্ধ দিসহস্র বংসর পূর্ব্বে ভগবান্ বৃদ্ধদেব মৃক্তির এমনি একটি উদার রাজপথে বিশ্বের সকল মানবকে আহ্বান করিয়াছিলেন; সেথানে সমবেত হইতে কোনো মাসুবের চিন্ত বাধাপ্রাপ্ত হইতে পারে না। তিনি তাঁহার অনুগামী শিষ্যদিগকে বলিয়াছেন—গঙ্গা যমুনা প্রভৃতি বড় বড় নদী নানা দিপেশ হইতে উৎপর হইয়াও, যেমন সমুদ্রে মিলিয়া আপনাদের স্বতন্ত্র সন্তা ও নাম হারাইয়া ফেলে, তেমনি ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় বৈশু শুদ্র প্রভৃতি সকল-জ্বাতীয় মানব সত্যধর্ম গ্রহণ করিবামাত্র তাহাদের জ্বাতি ও গোত্র হারাইয়া থাকে। ক্ষোরকার উপালি হীনজাতি হইয়াও মহাপ্রক্ষর বৃদ্ধের দক্ষিণহস্ত হইলেন; নবধর্মের মহিমায় তিনি আর শুদ্র রহিলেন না, তিনি পরম সাধু, অর্হৎ এবং সত্যধর্মের ব্যাখ্যাতা হইয়া পরম সন্মান লাভ করিলেন।

বুদ্ধের বাণী এক সময়ে ভারতীয় পতিতদিগের কর্ণে অভয়মন্ত্র শুনাইয়াছে এবং তাঁহার প্রচারিত ধর্ম তাহাদিগকে আশ্রয় দান করিয়াছিল, ইহা নিঃসন্দেহ। থেরগাথায় একজন থের নিজ মুথে আপনার জীবনকাহিনী এইরূপ ব্যক্ত করিয়াছেন:—নীচ কুলে আমার জন্ম, আমি দীন দরিদ্র ছিলাম, আমার ব্যবসায়ও অতি নীচ ছিল। ক্রাকে আমাকে অবজ্ঞা করিত। আমি অবনত- মন্তকে সকলকে সন্মান দেখাইতাম। অতঃপর আমি মহানগরী
মগধে ভিক্সুসমভিব্যাহারী মহাপুরুষ বৃদ্ধদেবের দর্শন পাই।
তাঁহার দর্শনমাত্র আমার চিত্ত ভক্তিতে অবনত হইল, আমি
মাথার বোঝা ছুঁড়িয়া ফেলিয়া তাঁহার শ্রীপাদপল্লে আত্মসমর্পণ
করিলাম। সেই লোকশ্রেষ্ঠ আমার প্রতি করুণা করিয়া দগুরিয়ান
হইলে, আমি তাঁহার অনুগামী শিষ্য হইবার অধিকার চাহিলাম।
করুণাময় প্রভু তংক্ষণাৎ আমাকে সম্বোধন করিয়া কহিলেন—
আইস সাধু, আমার সহিত আইস।

বুদ্ধের জীবনকাহিনী পাঠ করিয়া অবগত হওয়া যায় যে, তিনি অসঙ্কোচে পতিতা বারাঙ্গনা আত্রপালীর গৃহে অন্ন গ্রহণ করিয়াছিলেন; তাঁহার এই ব্যবহারের তাৎপর্য্য গ্রহণ করিতে না পারিয়া লিচ্ছবিরাজগণ অসস্তোষ প্রদর্শন করায়ও তিনি বিন্দুমাত্র বিচলিত হন নাই। মহাপুরুষের কর্ষণার শুত্ররশ্রিসম্পাতে পতিতা নারীর চিত্তশতদল নিমেষমধ্যে প্রস্ফুটিত হইয়াছিল এবং তাহার মনোহর স্কুগদ্ধ সমগ্র বৌদ্ধসমাজকে বিশ্বিত করিয়াছিল।

সকল মানবের বরণীয় এই মহাগুরু অনর্থকর জাতিভেদ, ধনগৌরব, পদগৌরব প্রভৃতি অগ্রাহ্ম করিতেন বলিয়াই উচ্চ নীচ, ধনী
দরিদ্র, আর্য্য অনার্য্য সকলের চিত্তে তাঁহার বাণী অবাধে প্রবেশ
লাভ করিয়াছিল, এবং তাঁহার বাণী সার্ব্ধভৌম বলিয়া সর্ব্ধপ্রথমে
ভারতের পতিত জাতি উহা আনন্দে গ্রহণ করিয়াছিল।

হাঁ, একথা স্বীকার্য্য যে বৃদ্ধদেব ব্রাহ্মণ এবং শ্রমণকে তুল্যন্ধপে সন্মান দেখাইতে বলিয়াছেন। কিন্তু তিনি ব্রাহ্মণ বলিয়া স্বীকার করেন কাঁহাকে ? ধন্মপদে উক্ত হইনাছে:—

#### व्रक्त जीवन ७ वांगी

"যিনি গভীর-প্রাক্ত, মেধাবী, সত্যাসত্য পথপ্রদর্শনে পণ্ডিত, উত্তমপদ-নির্বাণ-প্রাপ্ত আমি তাঁছাকে ব্রাহ্মণ বলি।"

"আপনার ছঃথের ক্ষয় হইয়াছে জানিয়া, যিনি এই সংসারেই ভারস্থ্য ও বন্ধনমুক্ত তাঁহাকে আমি ব্রাহ্মণ বলি।"

"যিনি বৈরীদিগের সহিত মিত্রভাব দেখাইয় থাকেন, দণ্ড-বিধানকারীর প্রতি সম্ভোষভাব দেখাইয় থাকেন এবং সংসারী-দিগের মধ্যে অনাসক্ত আমি তাঁহাকে ব্রাহ্মণ বলি।"

মহাপুক্ষ বুদ্ধের মতে বাহু কোনো কারণে কিংবা আকস্মিক জন্ম হেতু কেহ ব্রাহ্মণ হইতে পারে না। ধন্মপদে উক্ত হইরাছে:— ূ "জ্ঞাধারণদারা, গোত্রদারা এবং জাতিদারা কেহ ব্রাহ্মণ হুর ্রা। কিন্তু বিনি ধর্মে ও সতো প্রতিষ্ঠিত তিনিই ভূচি ও ব্রাহ্মণ।"

স্তরাং একথা স্বীকার করিতেই হইবে যে ভগবান্ বৃদ্ধ বংশাহুগত জাতিভেদকে আদৌ গ্রাহ্ম করিতেন না।

"ব্যলহতে" তিনি তাঁহার এই অভিমত অতি সুম্পন্ত ভাষায়
আনিভরন্নজের নিকট ব্যক্ত করিরাছেন। তিনি বলিরাছেন—
জন্ম হেতু কেহ ব্রাহ্মণ বা চণ্ডাল হয় না, কর্ম ন্বারাই মাসুষ
ব্রাহ্মণ, কর্ম ন্বারাই মাসুষ চণ্ডাল হইয়া থাকে। উক্তহত্তে তিনি
চণ্ডালের নিম্নলিথিত লক্ষণ নির্দেশ করিয়াছেন:—

"যে পাপাচার কপটা ক্রোধী ও হিংসক, যে অসত্য দর্শন আশ্রয় করিয়াছে, যে মায়াবী, যে সর্বাদা প্রবঞ্চনা করে,সেই ব্যক্তি চণ্ডাদ।"

"যে ব্যক্তি নিজ হত্তে পশু পদী প্রভৃতি জীবদিগকে হিংসা করে, যে নিষ্ঠুর, সেই ব্যক্তি চণ্ডাগ।"

"যে অকারণ অন্তকে নিগৃহীত করে, যে পরের ধুন অপহরণ

করে, বে ধণগ্রন্ত হইরা সেই ধণ অস্বীকার করে, বে অর্থলোডে অন্তের জীবন নাশ করে, বে ব্যক্তিচার করে, সেই ব্যক্তি চণ্ডাল।"

"বে অতীত-যৌবন ও জরাক্লিষ্ট জনক জননীর সেবা করে না. বাক্যবানে স্বজনদিগকে আলাতন করে, সেই ব্যক্তি চণ্ডাল।"

"লোকে ভাল পরামর্শ চাহিতে আসিলে, যে মন্দ পরামর্শ দের, সত্য গোপন করিয়া যে মিথা। বলে, সেই ব্যক্তি চণ্ডালের প্রধান।" "যে ব্যক্তি অহঙ্কারে মত্ত হইয়া আপন মুখে আপনার প্রশংসা করে, খুণাপূর্ব্বক অঞ্চকে নিন্দা করে, সেই ব্যক্তি চণ্ডাল।"

সাধুশীল শপচও ইহলোকে এবং পরলোকে কিরূপ স্থাশীন্তি
লাভ করে, বৃদ্ধদেব তাহা দৃষ্টান্তবারা ব্যাথা করিয়াছেন। তিনি
বলিয়াছেন—"মাতঙ্গ নামক এক চণ্ডালনন্দন কামক্রোধাদি
বিসর্জন করিয়া পরম সাধু হইয়াছিলেন। তাঁহার অনভ্য-স্থাভ
যশ সর্বত্র পরিব্যাপ্ত হওয়ায় দলে, দলে রাহ্মণ ক্ষত্রির আসিয়া
তাঁহাকে বন্দনা করিত। মৃত্যুর পরে তিনি মহানন্দে ব্রহ্মলোকে গমন
করিয়াছিলেন। পক্ষান্তরে অধ্যাপককুলজাত এক ব্রাহ্মণনন্দন
বেদমন্ত্রে স্থাশিকিত হইয়াও পাপাচারী হইয়াছিল। সে ইহলোক
ক্লাচ শান্তি লাভ করে নাই, পরলোকেও নিরয়গামী হইয়াছিল।
কুল ও বেদজ্ঞান তাহাকে পতন হইতে রক্ষা করিতে পারে নাই।

বুদ্ধের জ্ঞানগর্ভ সরল বাণী অগ্নিভরদ্বাজের হৃদয় স্পর্শ করিয়া-ছিল, তিনি জাতিগোত্তের অভিমান ত্যাগ করিয়া তাঁহার শিব্য হুইলেন।

সমাজ যাহাদিগকে পতিত বলিয়া উপেক্ষা করিত, বৃদ্ধদেব কলাচ, ভাহাদিগকে পতিত বলিয়া উপেক্ষা করেন নাই। তিনি সকলের বোধগম্য সরল আখ্যানের দ্বারা দেশপ্রচলিত ভাষায় তাহাদিগকে
নির্বাণের অমৃতমন্ত্রী বাণী শুনাইরাছেন। তিনি পতিতকে টানিরা
তুলিলেন, পথভ্রাস্তকে পথ দেখাইলেন, অন্ধকারে নিমজ্জিত
চক্ষুগ্রান্দিগের সন্মুথে করুণার রসধারাপূর্ণ প্রজ্ঞলিত জ্ঞানের
প্রদীপ ধারণ করিলেন।

বৌদ্ধর্ম্পের ইতিবৃত্তপাঠে অবগত হওয় যায় যে, অভ্যাদয়নাত্রেই এই ধর্ম অনার্য্যপ্রধান নগধে অপেক্ষাকৃত অধিকসংখ্যক
লোকের মধ্যে প্রচারিত হইয়াছিল; এবং খৃষ্টপূর্ব্ব তৃতীয়
শতাব্দীতে যথন এই অনার্য্যপ্রধান মগধের রাজশ্রীর সমুথে সমস্ত
ভারত মাথা নত করিয়াছিল, তথনই রাজশক্তির পৃষ্ঠপোষণে বৌদ্ধধর্ম সমস্ত ভারতের ধর্মে পরিগত হইয়াছিল।

মহাপুরুষ বৃদ্ধের চিত্ত যদি কোনো কৃত্রিম বাধাকে স্বীকার করিত, তাহা হইলে কিছুতেই এই ধর্ম পতিতকে নবপ্রাণ দান করিতে পারিত না এবং গিরি নদী সমৃদ্র প্রভৃতি নৈসর্গিক বাধা লক্ষন করিয়া নানাভাষাভাষী জনগণের বিচিত্র সমাজে প্রতিষ্ঠা লাভ করিত না। বৌদ্ধর্ম পৃথিবীর একটা প্রধান ধর্মে পরিণত হইয়া ইহার অত্যুক্ত উদারতারই সাক্ষ্য দান করিয়াছে। বৃদ্ধের বাণী এক সময়ে ভারতে অমৃতসেচন করিয়া অত্যাশ্র্যাইতা বিজ্ঞান শিল্প প্রভৃতির স্বষ্টি করিয়াছিল। ভারতের সেই অতীত বৃগের সভ্যতাভাগ্রার হইতে এখনো সর্বদেশের স্ক্রধীগণ নব নব রত্ম-আহরণের চেষ্টা করিতেছেন। মহাপুরুষ বৃদ্ধ যাহা দান করিয়াছেন, তাহা সার্বভৌম বিলিয়া সর্ব্য পৃথিবী গ্রহণ করিয়াছেন এবং চিরকাল করিবে, ইহা ধ্রুষ সত্য।

### বুদ্ধের আহ্বান

আধ্যাত্মিক উন্নতির কোনো থানে সীমারেথা টানিবার উপায় আর নাই। যাহা চরম তাহা একসময়ে মামুষের কাছে আপুনি প্রকাশিত হয়, কিংবা সেই অনির্বাচনীয়তার মধ্যে সাধনার শেষে সাধক একদিন স্বয়ং উপস্থিত হন। মানুষের বাক্য ইহাকে আকার দান করিয়া অন্তের কাছে উপস্থিত করিতে পারে না। সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া থাঁহারা এই অনির্বাচনীয় লোকে উত্তীর্ণ হইরাছেন, তাঁহারা অন্তকে এই পথের সন্ধান বলিয়া দিতে পারেন, কিন্তু সেই অনির্বাচনীয় চরমকে ভাষায় প্রকাশ করিয়া বলিবেন কি করিয়া ৪ বৃদ্ধ বলেন, সাধকই আপনার উপর সম্পূর্ণ নির্ভর করিয়া নিজের অধ্যবসায়ে সমস্ত পথ অতিক্রম করিয়া যাত্রার শেষে চরমে উত্তীর্ণ হইবেন। এইজন্ম দুঢ়কণ্ঠে সাধকদিগকে তিনি কহিতেছেন— তোমরা আপনারাই আপনাদের নির্ভরের দণ্ড হও, অন্স কাহারো উপর তোমরা নির্ভর করিও না। তিনি মানবকে অনির্বাচনীয় রহস্যের কথা না বলিয়া নির্ভয়ে তেজের সহিত আহ্বান করিয়া যাহা বলেন, তাহার মর্ম এই—

তোমাদিগকে অমঙ্গল হইতে মঙ্গলের মধ্যে আসিতে হইবে, তোমাদিগকে রোগ শোক জরা মৃত্যু হইতে নির্বাণের শান্তির মধ্যে আসিতে হইবে। হে নির্বাণ পথের যাত্রিদল, তোমরা আমার নিকট চলিয়া আইস, আমি তোমাদিগকে নির্বাণের সরল পথ দেখাইয়া দিব। দে পথের কোন রহস্ত আমার অবিদিত নাই। মহাপুরুষ বুদ্ধের যাহা বক্তব্য, তাহা তিনি এমন স্থাপট করিয়া অসকোচে অনস্থাপত সরলতা ও প্রাঞ্জলতার সহিত বলিয়াছেন বে, তাহা অনায়াদে মানবহৃদয়ে প্রবেশলাভ করিয়াছে। আবার যাহা পাওয়া যায়, অমুভব করা যায়, কিন্তু যাহা বাক্যে বলা যায় না, তাহার সম্বন্ধে তিনি একেবারেই নির্মাক্ ছিলেন। তিনি সর্মনানবকে ডাকিয়া কহিয়াছেন কিনাম্বা জড়তা ত্যাগ করিয়া জাগরিত হও; রোগ যাহাদিগকে শীড়া দেয়, ছঃখ শোকের বাণে যাহাদের হৃদয় বিদ্ধ হয়, নিদ্রা কি তাহাদের শোভা পায় পূ তোমরা জড়তা ত্যাগ করিয়া জাগরিত হও, শান্তিলাভের জন্ম তোমরা অনলস দৃঢ়তা অবলম্বন কর; তোমাদিগকে প্রমন্ত জানিয়া মৃত্যুরাজ তোমাদের অমুসরণে প্রবৃত্ত হইয়াছেন, সাবধান তিনি যেন তোমাদিগকে মৃঢ় প্রতিপন্ন করিয়া তাঁহার অধিকারে লইয়া না বান।

তোমরা শুভমুহুর্ত্ত চলিয়া যাইতে দিও না, দেবমানব যে বাসনার অধীন, তোমরা দ্বরায় সেই বাসনাকে জয় কর; স্থযোগ হারাইলে নিরয়গামী হইয়া একদিন তোমাদিগকে অন্ততাপ করিতেই হইবে।

প্রমাদই কলুষতা অতএব অপ্রমাদ ও জ্ঞানের আশ্রয় গ্রহণ করিয়া কামনার শরটি তুলিয়া ফেল।

বৃদ্ধের সহজ বাক্যগুলি কি ঋজু, কি হাদরম্পর্নী! তিনি মানবের নিকটে ধর্মপ্রচার করিতে যাইরা, অবিচলিত দৃঢ়তার সহিত কহিলেন—আমি তোমাকে যে ধর্মে আহ্বান করিতেছি, তাহা মঙ্গল, তাহা অনব্য, তাহা স্থীজনের নিকটি প্রশন্ত। এই ধর্মাচরণ করিলে তুমি স্থা ও কল্যাণ লাভ করিবে। আইস হে মানব, তুমি আমার নিকটে আইস, আমি তোমাকে সেকালের কোনো পুরাতন কথা বলিব না, আমি তোমাকে কোনো হজের রহস্তের কথা বলিব না, আমি তোমাকে পরের কথার বিশাস করিতে বলিব না; আমি তোমাকে যাহা বলিব তাহা তুমি নিজের চকু দিয়া দেখিয়া লও, বুদ্ধি দিয়া বিচার করিয়া গ্রহণ কর, ইহার স্থকল তুমি অবিলম্বে ব্ঝিতে পারিবে; আমি যাহা বলিব সমস্ত স্থাপতি ও সমস্ত স্থপ্রতাক।

বুদ্দেবের বাণী বাঁহারা পাঠ করিবেন, তাঁহারা ইহার অসামান্ত সরলতার তেজখিতার ও স্বযুক্তিতে বিদ্মিত না হইরা থাকিতে পারিবেন না। স্ব্যালোক বেমন ধরণীর সর্বাঙ্গ প্রকাশিত করিরা দের, মহাপুরুষ বুদ্ধের স্থির প্রজ্ঞার বিমল আলোক তেমনি মানবের সাধনমার্গের সর্বাঙ্গ প্রকাশিত করিয়া দিয়াছে।

শান্তবিধি ও লোকাচারের কাছে আপনার বৃদ্ধি ও যুক্তিকে বলি দিয়া মাহ্মষ যে সহজ সত্য বিশ্বত হইয়াছিল, বৃদ্ধদেবের নির্মাল বোধ সেই সত্যকেই প্রত্যক্ষ করিয়াছিল। স্কতরাং, তিনি দার্শ-নিকতার দিকে পাণ্ডিত্যের দিকে না যাইয়া, সকলের উপয়োগী ভাষায় তাঁহার স্থাকর কল্যাণকর ধর্মমত ব্যাখ্যা করিলেন। তিনি বেদ বেদাস্ত তর্কশাল্পের আশ্রম ছাড়িয়া দেশবাসীর স্থায়, বৃদ্ধি, সাধারণ যুক্তি এবং তাহাদেরই কথিত ভাষার শরণ লইলেন। বৃদ্ধ যাহা বলিলেন, তাহা একাস্ত সরল বলিয়া মানবের চিত্ত, বৃদ্ধি ও বিচারশক্তি অসকোচে তাহাতে সায় দিল। এইজ্লুই তাঁহার প্রচারিত ধর্মমত সর্ব্ধ বাধা অতিক্রেম করিয়া অয় দিনের মধ্যেই সমস্ত এদিয়াখণ্ডের ধর্ম হইয়াছিল। বৃদ্ধ মানবকে কোনো ব্যর্থ আশা না দিয়া, থোলাখূলি বলিয়া
দিলেন—"তৃম্হেহি কিচ্চং আত প্লং", অর্থাৎ তোমার
নিজেকেই উভ্নমের সহিত মঙ্গল আচরণ করিতে হইবে, তোমাকেই
আঠাঙ্গিক সাধুপথ ধরিয়া চলিতে হইবে, তোমাকেই ধ্যানপরায়ণ
হইয়া মুক্তিলাভ করিতে হইবে,আমি কেবল পথের পরিচয় দিতে পারি
মাত্র। তোমাকে জাগরিত হইতে হইবে; তুমি আলভ্রপরায়ণ হইলে
চলিবে না। তোমার চিত্তকে ও সয়য়কে জাগাইয়া তোল, কারণ
"কুদীদপঞ্ ঞায় মগ্গং অলদো ন বিন্দতি" অর্থাৎ
নির্ব্বীর্গ্য ও অলস ব্যক্তি জ্ঞানপথ লাভ করিতে পারে না।

বুদ্ধ বলিলেন—তুমি বাক্যে ও মনে সংযত হও, শরীর দারা কোনো পাপ করিও না; এইরূপ করিলে দেহে বাক্যে ও মনে পবিত্র হইরা তুমি ধর্ম্মপথে বিচরণ করিতে পারিবে। পাপাভিলাষ হইতে তুমি তোমার চিত্তকে উদ্ধার কর। মহান্ জলপ্রবাহ যেমন স্থপ্ত গ্রাম ভাসাইয়া লইয়া যায়, পাপপ্রমন্ত ব্যক্তিকে মৃত্যু তেমন করিয়া নিজ অধিকারে লইয়া যায়।

হে নির্ব্বাণকামী মানব, ধর্মকে তোমার বিচরণের প্রমোদকানন কর, ধর্মকে তোমার আনন্দ কর, ধর্মে তোমার প্রতিষ্ঠান হউক, ধর্মই তোমার জ্ঞাতব্য বিষয় হউক; বাহাতে ধর্ম মান হইতে পারে এমন কোনো বিতণ্ডা তোমার মনে স্থান দিও না এবং স্থভাষিত সত্যালোচনায় তোমার সময় অতিবাহিত হউক।

হে নির্ব্ধাণপথের যাত্রী, তুমি স্থিরধী ও স্থপণ্ডিত সাধুর সঙ্গ কর। স্থদক্ষ নাবিক যেমন অবিত্রযুক্ত দৃঢ় নৌকায় করিয়া বছ ব্যক্তিকে তাহার পরিজ্ঞাত পথ দিয়া স্থানান্তরে লইয়া বাইতে পারে, জ্ঞানবান্ সাধু ব্যক্তিও তেমনি তোমাকে অনায়াসে তাঁছার স্থবিদিত ধর্ম ও কল্যাণের পথ দেখাইয়া দিতে পারিবেন।

চিত্তের সম্ভোষ, শীলপালন ও ইক্রিয়সংযম তোমার কর্ত্তব্য বলিরা জানিও।

শীলপালনের দারা তোমার বৃদ্ধিচাঞ্চল্য দ্র হইলেই তুমি
স্থথামূভব করিবে এবং তোমার হৃংথ দ্র হইবে। ফুলের গাছে
ন্তন ফুল ফুটিলে যেমন মান ফুলগুলি আপনা-আপনি ঝরিয়া পড়ে,
তেমনি তোমার চিন্ত প্ণ্যে পবিত্রতায় মণ্ডিত হইলেই কামাভিলাষ
আপনি দ্রীভূত হইবে। বৃদ্ধিপূর্ব্বক শীলপালন করিয়া তুমি
তোমার মন আপন বশে আনয়ন কর, তাহা হইলেই পরমানন্দে
বিচরণ করিতে পারিবে। আষ্টাঙ্গিক পথকে সকল পথের মধ্যে
শ্রেষ্ঠ এবং চারি আর্য্য সত্যকে সকল সত্যের মধ্যে শ্রেষ্ঠ বলিয়া
জানিও। প্রসন্নচিন্তে এই অমুশাসনগুলি প্রতিপালন কর এবং
মৈত্রীমন্ন চিন্ত সর্ব্বত্র প্রসারিত কর, তাহা হইলে অচিরেই তুমি
স্থেকর নির্ব্বাণ লাভ করিতে পারিবে।

## বৌদ্ধনীতি

যে সাধক শ্রেরকে লাভ করিতে চাহেন, তাঁহাকে অনলস হইরা অস্তরে বাহিরে শুচি হইতে হইবে। এই শুচিতালাভ সাধনার ক্ষেত্রে প্রথম ও প্রধান কথা। ইহারই জ্বন্স ব্রহ্মচর্যাব্রত-পালন, ইহারই জ্বন্স শীলগ্রহণ। অধ্যাত্মদৃষ্টি প্রস্ফৃতিত না হইলে, সত্যের সাক্ষাৎকার হয় না। এইজন্মই সাধক সর্বপ্রয়েত্বে মনকে নির্মাল করেন। তিনি জানেন, যথনি তাঁহার মন স্বচ্ছ ও হির হইবে, তথনি সেথানে সত্য প্রতিবিধিত হইবে।

কুর্ম বেমন অনায়াসে নিজ শুণ্ড প্রত্যাহরণ করিয়া থাকে, নাধক তেমনি অভ্যাসের হারা নিজের মনকে সর্বপ্রকার কল্ম হইতে প্রত্যাহত করিতে যত্নশীল হন্। মন যাহার বশীক্ষত হয় নাই, তাহার ধ্যান নাই, উপাসনা নাই, হ্রথ নাই, শাস্তি নাই। মনের শুপ্ত স্থানে যে সমুদায় পাপাভিলাষ জমিয়া থাকে, সেগুলি পপ্তিত ব্যক্তির মনকেও ব্যাকুল করিয়া দেয়। স্থতরাং, পাপকে পাপ বলিয়া বুঝিলেই আমরা ইহার হাত হইতে নিষ্কৃতি পাইতে পারিব এ কথা সত্য নহে। অথবা বাহিরের ব্যবহারে ভাল মায়্ম হইকেও, সাধনার জীবনে আমরা অগ্রসর হওয়ার আশা করিতে পারি না। এইজন্তই ধন্মপদে উক্ত হইয়াছে—

আকাসে চ পদং নথি সমণো নথি বাহিরে।
আকাশে যেমন পথ নাই, তেমনি বাহকর্মের নারা মহয্য শ্রমণ
অর্থাৎ সাধু হয় না। বাহির হইতে হস্তপদাদি কর্মেন্দ্রিয়সমূহকে সংযত

করিয়া, যদি আমরা মনে মনে পাপামুখ্যানে নিরত থাকি, তাহা হইলে আমরা কেমন করিয়া সত্যলাভের আশা করিতে পারি ? সত্য বল, ধর্ম বল সকলি মনের ব্যাপার। ধন্মপদে উক্ত হইয়াছে,— ধর্ম মন হইতেই উৎপন্ন হয়। আমাদের বাক্যকে, আমাদের কার্যাকে মনের নির্মালতা দ্বারা আছেল করিতে হইবে।

মনসা চে পসরেন ভাসতি বা করোতি বা।
ততো নং স্থথমবেতি ছায়া ব অনপারিনী॥
यদি কেহ নির্মালাস্তঃকরণে কথা কহেন কিংবা কার্য্য করেন, তবে
স্থথ তাঁহাকে সর্বাদা ছায়ার ভায় অনুসরণ করে।

আবার অন্ত পক্ষে বলা হইয়াছে:--

মনসা চে পছট্ঠেন ভাসতি বা করোতি বা।
ততাে নং ছক্থমন্তেতি চক্কং চ বহতাে পদং॥
বিদ কেহ দূবিত মনে কথা কহে বা কার্য্য করে, তবে চক্র বেমন
ভারবাহী বলীবর্দের পদাক্ষ অনুসরণ করে, হঃখও তাহাকে সেইরূপ
অনুসরণ করে।

যিনি স্থার্থা, যিনি ধর্মার্থা, তাঁহাকে যেমন করিয়া হউক্, নিজের মনকে স্ববশে আনিতে হইবে এবং মনটিকে সর্ববিধ মলিনতা হইতে মুক্ত করিয়া শুদ্ধ ও তেজস্বী করিতে হইবে। এইজন্তই বৃদ্ধদেব বিশ্বাসীদিগকে শীল গ্রহণ করিতে বলিয়াছেন। বৌদ্ধ সাধনায় শীলই নির্বাণের পাথেয়। শীলগুলি চরিত্রকে বলিষ্ঠ করে এবং চরিত্রকে গড়িয়া তোলে। স্থতরাং, সাধনার পথে অগ্রসর হইবার সম্বলই শীল। "স্থং যাব জরা সীলং"—বার্দ্ধকার।

### वृत्कत्र कीवन ७ वांगी

বৌদ্দশিলগুলি আলোচনা করিলে, আমরা এইগুলির মধ্যে বৃদ্ধদেবের একটি আশ্চর্য্য প্রতিভার পরিচয় পাই। নীতিশাল্রের যে দিকটা মাছবের বাস্থ আচার ব্যবহার নিয়মিত করে, তাঁহার প্রবর্ত্তিত শীলগুলি সে দিকটা উপেক্ষা করে নাই, অথচ নীতিশাল্রের যে দিকটা মানবের মনকে কল্যাণের পথে লইয়া যায়, সেই দিকটার উপর তিনি প্রথর দৃষ্টি রাখিয়াছেন। ইহলোক ও পরলোকের স্থকামনায় যায় যক্ত বাস্থতিয়া-কলাপকে বৃদ্ধদেব স্থানৃত্বতে একাস্ত-নিক্ষল বলিয়া ঘোষণা করিয়াছেন; ইন্দ্রিয়বিজয় ও চরিত্রসংশোধন করিয়া, দয়াদাক্ষিণ্যমৈত্রীমূলক কল্যাণ্রত-সাধনকেই তিনি প্রেরোলাভের একমাত্র পছা বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন। স্থপরিচালিত চিত্ত দ্বারাই আমরা প্রেরোলাভের আশা করিতে পারি, বাস্থ অমুষ্ঠানের দ্বারা নহে। এইজস্তুই বৃদ্ধদেব বলিয়াছেন:—

ন তং মাতাপিতা করিরা অঞ্ঞে বাপি চ ঞাতকা। সম্মাপণিহিতং চিত্তং সেয়াসো তং ততো করে॥

সম্যক্পরিচালিত চিত্ত মান্থবের যেরূপ শ্রেয়: করিয়া থাকে, মাতা পিতা কিংবা অন্ত কোনো আত্মীয় তেমন পারেন না।

বৌদ্ধনীতি বিশ্বাসীর আচরণ, কার্য্য ও ভাবনা এই তিনকেই স্থাকর ও কল্যাণকর করিয়া তোলে। সাধু বৌদ্ধ কদাচ নিশ্চেষ্ট থাকিবেন না, সমগ্র মানবজাতির কল্যাণসাধনে আপনাকে তিনি নিরস্তর নিযুক্ত রাথিবেন। সাধু বৌদ্ধ আপনার চিত্তকেও কদাচ অনাবৃত রাথিবেন না, মঙ্গল ভাবনা দার্য তিনি তাঁহার চিত্তকে আচ্ছাদিত করিয়া রাথিবেন। বৃদ্ধ বলেন:—

বৌদ্ধনীতি মানবকে পাপ হইতে নিব্নত্ত করিয়া কল্যাণের পথে আহ্বান করিয়াই ক্ষান্ত হয় নাই, মানবকে অতন্ত্রিত হইয়া পুণ্য কর্ম সাধন করিতে বলিতেছে। বুদ্ধ বলিতেছেন:—

অভিথরেথ কল্যানে পাপা চিত্তং নিবাররে।
দক্ষং হি করাতো পুঞ্ঞং পাপদ্মিং রমতী মনো॥
কল্যাণলাভের জন্ম তোমরা অতি ত্বার ধাবমান হও, পাপ
হইতে মনকে নিবৃত্ত কর। <u>আনম্ভের সহিত পুণ্যকর্ম করিলে</u>
মন পাপে বত হইরা থাকে।

বৃদ্ধদেব বাহু অনুষ্ঠানক্রিয়াকলাপের উপকারিতায় বিশ্বাস করিতেন না; প্রাণহীন শ্রদ্ধাহীন পুণ্য কার্যাও তেমনি তিনি অকল্যাণকর মনে করিতেন। যতক্রণপর্যান্ত আমরা অনুরাগের সহিত পুণ্যকার্য্য না করি, ততক্রণপর্যান্ত সেগুলি আমাদের নিকট স্থাকর ও কল্যাণকর হয় না। এইজন্ত পুণ্যকর্ম পুনঃ পুনঃ শ্রদ্ধাপুর্বাক করিতে হয়। তাহা হইতেই ঐ পুণ্যান্ত্র্যানগুলির প্রতি আমাদের হ্রদয়ের স্বাভাবিক প্রবণতা জন্মিয়া থাকে। বৃদ্ধ বলিতেছেন—

পুঞ্ঞঞে পুরিসো করিরা কয়িরাথেনং পুনপ্পূনং।
তম্হি ছনাং কয়িরাথ স্থো পুঞ্ঞাদ্দ উচ্চয়ো॥

যদি কোন ব্যক্তি পুণাকর্ম করে, তাহা হইলে সে যেন ইহা পুন: পুন: করে—যেন ইহাতে তাহার অনুরাগ জন্মায়; কারণ পুণাসঞ্চর স্থাকর।

পুণ্যামুষ্ঠানকে আমাদের সহজ করিয়া ফেলিতে হইবে, কর্তব্য-বোধে নয়, অন্তের অমুরোধে নয়; নিজের মনের আনন্দে আমাদিগকে পুণ্য আচরণ করিতে হইবে। পাথী যেমন মনের আনন্দে গান গায়, ফুল যেমন সহজে ফুটিয়া উঠে, তেমনি আনন্দে তেমনি সহজে আমরা আপনাদিগকে কল্যাণ ব্রতে নিয়োজিত করিব। অভ্যাস দ্বারা পুণ্যামুষ্ঠানগুলি যথন এমন অনায়াস হইয়া উঠে, তথনই সেগুলি মঙ্গল হইয়া উঠে। বৃদ্ধ বলেন:—

ভদ্যে পি পদ্যতি পাপং যাব ভদ্রং ন পচ্চতি
যদা চ পচ্চতি ভদ্রং অথ ভদ্রো ভদ্রানি পদ্যতি ॥
যাবং পুণ্যকর্ম পরিপাক প্রাপ্ত না হয়, তাবং সাধু ব্যক্তি পুণ্য
কর্মের মধ্যেও অভভ দর্শন করিয়া থাকেন; কিন্ত যথনি পুণ্যকর্ম
পরিপক হয়, তথনি তিনি মঙ্গল দর্শন করেন। পরিপক বন্ত যেমন
আমাদের রক্তমাংসে পরিণত হইয়া আমাদেরই অঙ্গীভূত হইয়া
থাকে, অভ্যাস দ্বারা পুণ্যাচরণকে তেমনি আমাদের মনের
সহজ বিষয় করিয়া ফেলিতে হইরে। মন যথন এইরপ স্বাভাবিক
পুণ্যপ্রভায় মঞ্জিত হইবে, তথনই আমাদের প্রত্যেক অনুষ্ঠান
মঙ্গল করিয়া উঠিবে।

বাত্তবতার দিকে বৌদ্ধর্মের ঝোঁক থাকিলেও নীতির ক্ষেত্রে এই ধর্ম ভাবকে অতি উচ্চ আসন দিয়াছে । থৌদ্ধনীতি জোরের সহিত এই কথাই প্রচার করিয়া থাকে বে, ছুমি যাহা বল, তুমি যাহা কর, সমস্তই মন হইতে বলিবে মন হইতে করিবে। মন হইতেই ধর্ম উৎপন্ন বলিরা মন হইতেই তোমাকে হইরা উঠিতে হইবে। তুমি যে শীল গ্রহণ করিবে তাহা স্বেচ্ছার প্রবৃত্ত শীল হইবে, সে সমুদার কতগুলি বিধির অচলগণ্ডী হইরা তোমাকে চাপিরা ধরিলে চলিবে না। তুমি যে শীলকে স্বীকার করিবে তাহা স্বাধীন শীল হইবে। লোকযশঃ কিংবা অর্থলাভের জ্বন্তু তোমার শীল আচরিত হইবে না। তুমি যে মঙ্গল কার্য্যের অন্তর্ভান করিবে, তাহা বিমৃঢ়ের অভ্যন্ত আচার হইলে চলিবে না, তাহা সমাগ্রজানপূর্ব্বক আচরিত হইবে। বুদ্ধদেব বলেন—

অত্তদখমভিঞ্ঞায় সদখপস্থতো দিয়া।

নিজের মঙ্গলকর কার্য্য সম্যগ্রূপে জানিয়া তাহাতে নিবিষ্ট থাকা কর্ত্তবা। ভিতর হইতে মামুষ ভাল না হইলে, সে ভাল হওয়ায় কোনো ফল নাই বলিয়া, বৃদ্ধ বলিয়াছেন—তোমরা মনের ক্রোধ তাাগ করিয়ে, মনকে সংযত করিবে, মনের ছই আচরণ তাাগ করিয়া মনের দারা সংকর্ম সাধন করিবে। তিনি তাঁহাকেই বথার্থ স্থসংযত বলেন, যাঁহার দেহ বাক্য এবং মন এই তিনই স্থসংযত। তিনি বলেন, প্রেম দারা ক্রোধ, মঙ্গল দারা অমঙ্গল, নিঃস্বার্থতা দারা স্থার্থ এবং সত্য দারা মিথ্যা জয় কর। যে অপকার করে তাহার প্রতি ক্রোধ না করিয়া প্রেম দান কর। যে অপকার করে তাহার প্রতি ক্রোধ না করিয়া প্রেম দান কর। যে বত্ত অপকার করে, তাহার তত্ত উপকার কর। সংগ্রামে যে লক্ষ লোককে জয় করে দে প্রকৃত বিজয়ী। যে তোমার শক্র সে তোমার কি অপকার করিছে পারে ? তোমার গুক্তর অনিষ্ট করে তোমারই বিপথগামী

### वृष्कत खीवन ७ वागी

মন। স্থতরাং, তোমার চঞ্চল মন, যাহা সর্বাদা পরিভ্রমণ করিয়া থাকে, তাহাকে সংঘত কর, বহু কল্যাণ হইবে। সংঘত মনই স্থখ আনয়ন করে। পাপ ও পুণ্য সমস্তই তোমার নিজ্জ্বত। অন্ত কেহ তোমাকে পবিত্র করিতে পারিবে না।

বৃদ্ধ বলেন, মনকে নিক্ষল্য করিতে হইলে (১) প্রাণীহত্যা করিও না, (২) যাহা তোমাকে দেওয়া হয় নাই, তাহা তৃমি গ্রহণ করিও না, (৩) ব্যভিচার করিও না, (৪) মিথ্যা কহিও না, (৫) স্থরাপান করিও না; এবং (১) তোমার দৃষ্টি সাধু কর (২) তোমার সঙ্কল্প সাধু কর (৩) তোমার বাক্য সাধু কর (৪) তোমার ব্যবহার সাধু কর (৫) তোমার জীবিকা অর্জ্জন সাধু কর (৬) তোমার সর্ব্বচেষ্টা সাধু কর (৭) তোমার চিস্থা সাধু কর (৮) সাধুধ্যানে তোমার চিত্ত দমাহিত কর।

নির্বাণপথের যাত্রীকে বৃদ্ধ বলিতেছেন—

- (১) তুমি যে পুণ্য লাভ করিয়াছ তাহা রক্ষা করিবার চেষ্টা কর।
- (२) নব নব পুণ্যলাভের চেষ্টা কর।
- (৩) পুর্বের সঞ্চিত পাপ অবিশব্দে ত্যাগ কর।
- (৪) নৃতন পাপ তোমাকে আক্রমণ না করে,তজ্জ্ঞ সতর্ক হও।
  উপরিউক্ত প্রথম পাঁচাট নৈতিক নিষেধকে আফুষ্ঠানিক বৌদ্ধগণ
  "পঞ্চশীল" বলেন। তাঁহারা "পঞ্চশীল", "অষ্টশীল" বা "দশুশীল" গ্রহণ
  করিয়া থাকেন। শীলকে তাঁহারা নির্বাণলাভের পাথের বলিয়া
  জানেন। তাঁহারা শীলপালন দারা কল্যাণলাভ করেন বলিয়া
  শীলকে "মহামঙ্গল," "কুশল" প্রভৃতি নাম দিয়াছেন।

শাহ্রবের হৃদরে যে পাপ, যে চঞ্চলতা জনিরা উঠিয়া তাহাকে

সত্যের সাক্ষাৎকার লাভ হইতে বঞ্চিত করিয়া থাকে, বুদ্ধদেব মানব-মনের সেই মলিনতাকে "অবিছা" নাম দিয়াছেন। সকল মলিনতা হইতে এই অবিছাকে তিনি নিক্টতম মলিনতা বলিয়াছেন।

ততো মলা মলতরং অবিজ্জা পরমং মলং।

এতং মলং পহতান নিম্মলা হোথ ভিক্থবো ॥
অপর মলিকতা অপেকা অধিকতর মলিনতা আছে; অবিছাই
সেই মলিনতা। হে ভিক্পাণ, তোমরা সেই মলিনতা ত্যাগ
করিয়া নির্মাল হও। এই মলিনতা বা অবিছাকে বিনাশ
করিতে পারিলেই মামুষের মন শুদ্ধ অপাপবিদ্ধ হয় এবং তথনই
মানব সতোর সাক্ষাৎকার লাভ করিয়া ধয়্য হয়।

উত্তরকালে মহাপুরুষ বিভও ঠিক ঐ কথাটি ঘোষণা করিয়াছেন "Blessed are the pure in heart for they shall see God"—অর্থাৎ, নির্মান-ছালয় ব্যক্তিরা বক্ত, কারণ তাঁহারাই স্থারের দেখা পাইবেন।

# विक गृश ଓ गृशी

ভগবান্ বৃদ্ধ বলিলেন—হে গৃহী, তুমি তোমার গৃহকে মঙ্গলের উজ্জ্বল আলোকে প্রানীপ্ত কর তোমার গৃহের সর্বাদিক মঙ্গল দারা স্থাবিক্ষত কর; প্রাণহীন বাহ্য ক্রিয়াকলাপ দারা ইহা রক্ষিত হুইতে পারে না।

হে গৃহী, পিতামাতার সেবা কর, তাঁহাদের সম্পত্তি রক্ষা কর. দর্মতোভাবে তাঁহাদের উত্তরাধিকারী হইবার যোগ্য হও, তাঁহারা পরলোকে গমন করিয়া থাকিলে শ্রদ্ধার সহিত তাঁহাদিগকে শারণ কর, তাহা হইলেই তোমার গৃহের একদিক স্থরক্ষিত হইবে। যিনি তোমার জ্ঞাননেত্র উন্মীলিত করিলেন, সেই গুরুকে দেথিবামাত্র দণ্ডারমান হইও, তাঁহার সেবা করিও, আদেশ পালন করিও, তাঁহার অভাব মোচন করিও এবং তিনি যে উপদেশ দান করিবেন, তাহা মনোযোগপূর্বক শ্রবণ করিও; তাহা হইতে তোমার গৃহের অন্য একটি দিক মঙ্গলে রক্ষিত হইবে। যিনি তোমার সহধর্মিণী, সহকর্মিণী, সহভোগিনী সেই স্ত্রীকে সম্মান দেখাইও, তাঁহার সহিত কখনো বিখাস্বাতকতা করিও না, তিনি যাহাতে তোমার প্রতি শ্রদ্ধাসম্পন্ন হন তাহার চেষ্টা করিও, তাঁহাকে বুদ্রালম্বার দান করিও এবং তোমার আত্মজ পুত্র ক্ঞাদিগকে পাপ কর্ম হইতে বিরত রাখিও।। ধর্ম, বিজ্ঞান ও শির শিক্ষা দিও, তাহাদিগকে আপন ক্রম্পত্তির উপযুক্ত উত্তরাদিকারী করিও; তাহা হইতে তোমার গৃহের অপর একটি

দিক মঙ্গল হারা স্থরকিত হইবে। যাঁহারা তোমার হিতৈষী আত্মীয় স্বন্ধন ও বন্ধু, তাঁহাদের সহিত সদালাপ করিও, তাঁহা-দিগকে উপহার দিও, তাঁহাদের হিত্যাধন করিও, তাঁহাদিগকে আপনার তুল্য জ্ঞান করিও, নিজের ধন সম্পদের একাংশ তাঁহা-मिशरक मान कत्रिष्ठ, ठाँशामिशरक दिशर्थशामी इंट्रेंट मिख ना, দরিত্র হইয়া পড়িলে তাঁহাদিগকে আশ্রয় দিও, তাহাদের পরিজন-গণের সহিত দদম ব্যবহার করিও: তাহা হইলে তোমার গৃহের একটি দিক মঙ্গলে রক্ষিত হইবে। পরার্থে বাঁহারা আপনাদিগকে উৎসর্জন করিয়াছেন, থাঁছাদের কল্যাণ কামনা নিরপেকভাবে দর্বজীবের প্রতি বর্ষিত হইতেছে, সেই সাধুসজ্জনদিগকৈ তুমি कांग्रमत्नावात्का त्मवा कविछ, छांशानित्क अज्ञ वज्र नान कविछ. শ্রদাপূর্বক তাহাদিগকে শ্বগৃহে অতিথিরূপে বরণ করিয়া লইও: তাহা হইলে তোমার গৃহের আর একটি দিক মহামঙ্গলের প্রভার রক্ষিত হইবে। দেহের ছারা মনের ছারা যাহারা তোমার সেবা করে, তোমার সম্ভোষবিধানের জন্য বাহারা সর্বলা তৎপর রহিয়াছে, তুমি সেই দাসদাসীদিগকে কর্ম্ম ভাগ করিয়া দিও: অন্ন দিয়া বেতন দিয়া পারিতোষিক দিয়া তাহাদিগকে প্রতিপালন করিও: আপনি যে স্থখাহ দ্রব্য আহার কর তাহার অংশ তাহাদিগকে বণ্টন করিয়া দিও, মাঝে মাঝে তাহাদিগকে কর্ম হইতে অবসর দিয়া সম্ভষ্ট রাখিও এবং তাহারা রুগ্ন হইলে তাহা-দিগকে ঔষধ পথা দান করিও: তাহা হুইলে তোমার গছের অপর একটি দিক মঙ্গলমণ্ডিত হইয়া স্কর্মিত হইবে।

वृक्क विलियन, -- एक शृही, यिनि धर्मारक ভाग वांत्रियन, जिनिहे

বিজয়ী হইবেন, যিনি ধর্মকে ঘুণা করিবেন, তিনিই পরাভূত হইবেন। হর্জন যাহার প্রিয়, যে ব্যক্তি সাধজনের আচরণ বর্জন করিয়া হুর্জনের অমুসরণ করে, তাহার পরাভব স্থনিশ্চিত। জনস্রোতের সঙ্গে যে জন আপনাকে ভাসাইয়া দিয়া তক্রিতভাবে উদামহীন বীৰ্য্যহীন জীবন যাপন করে এবং যে ব্যক্তি ক্রোধপরায়ণ তাহাকে পরাভব স্বাকার করিতেই হয়। যে ব্যক্তি ঐশ্বর্যোর অধিকারী হইয়াও বৃদ্ধ জনকজননীর ভরণ পোষণ করে না তাহার পরাভব অবশান্তাবী। সাধুসজ্জনকে যে ব্যক্তি মিথ্যাদ্বারা প্রতারিত করে, তাহাকেই পরাভূত হইতে হয়। যে আত্মন্তরি ব্যক্তি অশেষ ধনধান্যের অধিকারী হইয়াও সমস্ত স্থথসেব্য পদার্থ একাকী ভোগ করে. তাহার পরাভব নিশ্চিত। ধনের গর্বে, কুলের অভিনানে এবং বংশের গৌরবে যে ব্যক্তি অন্ধ হইয়া আত্মীয়দিগকে দ্বণা করিয়া থাকে, তাহারি পরাভব ঘটিয়া থাকে। যে ব্যক্তি ব্যাভিচারে. মহুপানে এবং অক্ষক্রীড়ায় প্রমন্ত, দে পরাভূত হইবেই। তাহারই পরাভব হইবে. যে আপনার ধর্মপদ্ধীর প্রতি বিরক্ত. অন্তের স্ত্রীর প্রতি অন্তরক্ত। যে ব্যক্তি আপনার অল্প সম্পত্তিতে অতৃপ্ত হইয়া সাম্রাজ্যের অধিকার কামনা করে তাহাকেই পরাভব স্বীকার করিতেই হয়।

গৃহের সর্বাদিক যেমন মঙ্গলের দ্বারা স্থরক্ষিত করিবার জন্ম বুদ্ধদেব গৃহীকে আদেশ করিলেন, তেমনি তিনি তাঁহার আপনার অস্তর বাহির উভরদিক পুণ্য পবিত্রতার মঙ্গলবর্ষে আচ্ছাদিত করিতে উপদেশ দান করিরাছেন। তিনি গৃহীকে কহিলেন—হে গৃহী, তোমাকে যখন গৃহধর্ম পালন করিতে হইবে, তুমি কোনো- ক্রমে ভিক্সর ব্রত সমাক্ প্রতিপালন করিতে পারিবে না, তুমি যাহাতে সাধু গৃহস্থ হইতে পার, আমি তাহার জন্ম তোমাকে নিম-লিখিত ব্রত গ্রহণ করিতে বলিতেছি—

ৈ তুমি কদাচ জীবহত্যা করিও না, করাইও না কিংবা অপরের জীবহত্যার অমুমোদন করিও না। সবল, দুর্ব্বল সর্ব্বপ্রাণীর হিংসা হুইতে বিরত হও।

াহা তোমাকে দেওয়া হয় নাই, তাহা স্বয়ং কিংবা অক্সের সহায়তায় অপহরণ করিও না। সর্বপ্রকার চৌর্য্য হইতে বিরক্ত হও।

জ্ঞানী ব্যক্তি ইন্দ্রিয়ের অসংঘন জলস্ত অঙ্গার তুলাজ্ঞান করিয়া বর্জন করিয়া থাকেন। যদি তুমি তোমার প্রবৃত্তির উপর সম্পূর্ণ জন্মী হইতে অসমর্থ হও, তাহা হইলেও কদাচ ব্যভিচার করিও না। তুমি মিথাা কহিও না, অন্তকে দিয়া মিথাা বলাইও না। মিথাা-ভাষণের পক্ষ সমর্থন করিও না, সর্ব্ববিধ মিথাার সংশ্রব হইতে মৃক্ত থাকিবে। সদ্ধর্শের প্রতি তোমার যদি কিছুমাত্র অন্থরাগ থাকে, তাহা হইলে স্থরাপান করিও না, অন্তকে পান করিতে দিও না, অন্তর পানের অন্থমোদন করিও না। স্থরাপানে উন্মন্ত হইয়া নির্ব্বোধেরা নানা পাপাচরণ করিয়া থাকে, অন্তকে ইহা পান করাইয়া উন্মন্ত করিয়া তোলে; পাপের বাসভূমি এই স্থরাপান এবং তজ্জনিত প্রমন্ততা অসজ্জনেরই প্রিয়, তুমি ইহা পরিবর্জ্জন কর। তুমি মাল্য ধারণ, স্থগন্ধদ্রব্য ব্যবহার এবং স্থকোমল শ্যায় শয়ন করিও না।

वृक्ष कहिलान,-एर शृशी, পরম मञ्जन नाज कतिरा रहेला.

#### বুদ্ধের জীবন ও বাণী

তুমি বৃদ্ধকে সন্ধান করিও, কলাচ পরশ্রী-কাতর হইও না; ধর্মে তোমার আফলাদ হউক, ধর্মে তোমার প্রীতি হউক, ধর্মজ্ঞান-লাভের জন্ম তোমার পিপাসা হউক, ধর্মেই তুমি স্থিত হও, ধর্মের প্রতিকূলে কোন বিতথা তুলিও না, যাহাতে ধর্মে কলফশর্পা করিতে পারে, এমন কোনো আচরণ কথনো করিও না। অসত্য ভাষণ ত্যাগ করিয়া শোভন বাক্যালাপে দিন যাপন করিও। যিনি তোমার গুরু, যথাকালে ভাঁহার সমীপে গমন করিও। সর্বপ্রকার গুইতা ত্যাগ করিয়া তোমার শ্রদ্ধাবনত চিত্ত সর্বাদা তাহার সন্মুথে স্থাপন করিও। যাহা মঙ্গল ভাহা করিও এবং তাহা পুন: পুন: শ্বরণ করিয়া অভ্যাস করিয়া লইও। তুমি ভওতা কক্ষতা, লোভ, মোহ অহন্ধারাদি বর্জন করিয়া দৃচ্চিত্তে প্রসম্বভাবে দিন যাপন কর। সদ্ধর্মে তোমার চিত্ত যদি নন্দিত হয়, তুমি শান্তি প্রেম ও ধ্যানের মধ্যেই অবস্থান করিতে পারিবে।

### বৌৰজীবন

হংথের অন্তিত্ব একটি মহাসতা। মানবজীবনের অপরিহার্য্য অনস্ত হংথ যথন সিদ্ধার্থের প্রজ্ঞাগোচর হইল, তথন তিনি ভোগৈর্থর্যের প্রতি বীতশ্রদ্ধ হইয়া ভিক্ষুত্রত গ্রহণ করেন। তিনি দেখিয়াছিলেন, সাধারণ মানবকে অশেব হংথ ভোগ করিতে হয়। একটি হংথের অবসান হইতে না হইতেই দ্বিতীয় একটি হংথের উথান হইতেছে। উত্তাল তরঙ্গমালার তুল্য হংথপরম্পরা একটির পর আর একটি মানবকে আক্রমণ করিতেছে; তাহার সংগ্রামের বিরতি নাই।

সিদ্ধার্থের মনে প্রশ্ন উথিত হইল, এই হ্রংথের মূলীভূত কারণ কি ? মানব আত্মশক্তি দারা এই হ্রংথরাশি নিংশেষে নিরাক্রণ করিতে পারে কি না ? কি উপায় অবলম্বন করিলে এই হ্রংথের নির্ত্তি হইতে পারে ?

সাধারণ মানব আপন থাজিছের নিগৃঢ় তাৎপর্য্য আপনি অবগত নহে; ঐহিক জীবনথাত্রার শেষে সে যে কোন্ পরিণামে উদ্ভীর্ণ হইবে তাহা কথনো তাহার কল্পনায়ই উদিত হয় না; তাহার প্রত্যেক কার্য্য, প্রত্যেক বাক্য, প্রত্যেক চিস্তা কোন্ পরিণামের সৃষ্টি করিতেছে, সে তাহা অবগত নহে; তাহার বর্তমান ব্যক্তিছ

 ছ:খ, ছ:খের উদ্ভব, ছ:খের নিবৃদ্ধি এবং ছ:খনিবৃদ্ধির উপায় এই চারিটি বৌদ্ধপায়ে চতুরাগ্যনত্য নামে উল্ল কইয়। থাকে। কেমন করিয়া সম্ভব হইল, সেই রহশুসম্বন্ধেও সে সম্পূর্ণ অজ্ঞ।
আপনাকে আপনি না জানিয়া মানব আপনার সন্তা রক্ষা করিবার
নিমিত্ত নিরস্তর সংগ্রাম করিতেছে। অন্ধ যেমন আপনার গস্তব্যপথ দেখিতে পায় না, তথাপি দণ্ড হস্তে কোনরূপে যাতায়াত করে,
মানবও তদ্রপ অন্ধভাবে জীবনপথে চলিতে থাকে। সন্তা রক্ষা
করিবার জন্ম এই সংগ্রামে মানব যেমন অশেষ হৃঃথ পাইয়া থাকে,
তেমনি স্থুল স্থুও লাভ করিয়া থাকে। জীবন এই স্থুখ হৃঃথের
সংমিশ্রণ। শশিকলায় যেমন হ্রাস ও বৃদ্ধি আছে, তরঙ্গে যেমন
উত্থান ও পতন আছে, জীবনে তেমনি স্থুখ ও হৃঃথ রহিয়াছে।

হংথের অন্তিত্বসহয়ে কাহারো সন্দেহ করিবার কোন হেতু
নাই। সমগ্র বিশ্বজীবন হইতে আপনাকে বিচ্ছিন্ন করিয়া মানব
যথন আপনার ক্ষুদ্র সীমাবিশিষ্ট সত্তা রক্ষা করিবার জন্ত সংগ্রাম
করে, তথন তাহাকে হঃখভোগ করিতেই হয়। সমগ্র জগতে
সংযোগবিয়োগের যে অমোঘ বিধান বিছমান আছে, দেব মানব
কেহই সেই বিধান অতিক্রম করিতে পারিবেন না। যে শক্তিসম্হের সমবায়ে একটি স্বতম্ব সত্তার উদ্ভব হইল, একদিন-নাএকদিন সেই শক্তিপুঞ্জ বিশ্লিষ্ট হইয়া পড়িবেই। যে মুহুর্ত্তে
একটি সত্তার স্পষ্টি হইল, সেই মুহুর্ত্তেই তাহার উপর জরাব্যাধিমৃত্যুর
ক্রিয়া আরম্ভ হইল। মানবের সত্তা সীমার দ্বারা আবদ্ধ; যেথানে
সীমা, সেইথানেই অবিছা; যেথানে অবিছা, সেইথানেই হঃখ।

মানব যথন একটি স্বতন্ত্র সন্তা লাভ করে, তথন তাহার মন ও পঞ্চ জ্ঞানেন্দ্রির এই ছরটি মুক্ত দার দিয়া রাহিরের বিশ্ব প্রকৃতি তাহার উপর প্রভাব বিস্তার করিয়া থাকে; ইহারই ফলে মানবের মনে বেদনার সঞ্চার হয় এবং ঐ বেদনা নানা ভৃষ্ণার আকারে আপনাকে প্রকাশ করে। মানব তাহার এই ভৃষ্ণার দাবী কিছুতেই সম্পূর্ণরূপে পূরণ করিতে পারে না;—মন প্রেয় বলিয়া যাহা চায় তাহা সকল সময়ে পায় না, এবং অপ্রিয় বলিয়া যাহা বর্জন করিতে চায়, তাহাও সময়ে সময়ে তাহাকে গ্রহণ করিতে হয়।

তৃষ্ণার রসদ যোগাইতে এই অসমর্থতাই মানবের যাবতীর ছঃথের মূলীভূত কারণ। যে মানব আপনাকে আপনি সম্যাগ্জ্ঞাত নহে, তাহার তৃষ্ণা লতার স্থায় ক্রমশঃ বিস্তৃত হইয়া পড়ে। মেঘবর্ষণে তৃণরাজি যেমন দিন দিন বর্দ্ধিত হয়, তৃষ্ণাভিভূত ব্যক্তির হঃখও তেমনি দিন দিন বৃদ্ধিপ্রাপ্ত হইয়া থাকে। জালবদ্ধ শশকের স্থায় তৃষ্ণাপরিবৃত ব্যক্তি গঞ্চ ইন্দ্রিয় ও গঞ্চ বিষয় এই দশ-প্রকার শৃষ্ণালে সংযুক্ত থাকিয়া বারংবার ছঃখ পাইয়া থাকে।

অবিভাবশে মানব আপনাকে বিশ্ব হইতে স্বতন্ত্র বলিয়া মনে করিয়া থাকে, কিন্তু সে এই অনস্ত বিশ্বরূপ মহাসাগরের একটি কণস্থারী বৃদ্বৃদ্মাত্র। স্বভাবতঃই তাহার মনে হর, যেন সে ভূত কালের, বর্ত্তমান কালের ও ভবিষ্যৎকালের চেতন অচেতন সকল পদার্থ হইতে স্বতন্ত্র। এই বোধের বশবর্তী হইয়াই সে তাহার ক্রু ব্যক্তিত্বের প্রীতিসাধনের জন্ত নিয়ত চেষ্টা করিয়া থাকে; অথচ সংগ্রামের ফলে তুচ্ছ স্থথোপকরণ লাভ করিয়া তাহার ভৃষ্ণা শাস্ত না হইয়া বৃদ্ধিপ্রাপ্তই হয়; এই প্রকারে সে বৃহত্তর ছঃখ এবং উগ্রতর নৈরাশ্রের সম্মুখীন হইতে থাকে।

ক্ষিপ্রবেগে অথ ছুটাইয়া সমতল ভূমির উপর দিয়া সার্থি শক্টারোহণে অগ্রসর হইতে হইতে প্রতিমুহর্ক্টেই তাহার প্রচণ্ড গতি অম্ভব করিতেছে, বলদর্শিত অখও পদপীড়িত পৃথিবী হইতে আপনাকে খতন্ত্র বলিয়া মনে করিতেছে; কিন্তু অত্যুচ্চ প্রাচীরের উপরে দণ্ডায়মান এক প্রহরী ইহাদের খতন্ত্র সন্তা আদৌ লক্ষ্য করিতেছে না, সে দেখিতেছে একটি অথও পদার্থ পৃথিবীর উপরে নড়িতেছে; বায়ুবেগে আন্দোলিত কেশর যেমন অখেরই দেহাংশমাত্র, উক্ত অথও পদার্থটি তদ্রপ ধরণীরই অংশমাত্র। তেমনি যিনি জ্ঞানের উচ্চ চূড়ায় আরোহণ করেন, তিনিই পূর্ণ সত্যের সাক্ষাৎকার লাভ করিয়া থাকেন।

মানব যতদিন আপনার প্রীতিকামনায় তুচ্ছ স্থথভোগের অরেষণ করিবে এবং আপনার ক্ষুদ্র ব্যক্তিত্বকে ফাঁপাইয়া-ফুলাইয়া তুলিবে, ভতদিন সে কোনোক্রমে হৃংথের হাত এড়াইতে পারিবে না। আর যথন তাহার রাগদেয়াদি থাকিবে না, চিন্ত শাস্ত হইবে, তথনই ধর্ম সমাক্ উপলব্ধি করিয়া অলৌকিক আনন্দ লাভ করিবে।

মহাপুরুষ বৃদ্ধের জীবন মানবকে এই কথাই বলিতেছে—হে
মানব, বে ক্ষ্প্র অহংবৃদ্ধি তোমাকে বিশ্ব হইতে পৃথক্ রাথিয়াছে,
ঐ ভেদবৃদ্ধি তোমার প্রার্থনীয় নহে; বৃদ্ধি স্থিয় করিয়া তুমি শীল
গ্রহণ কর; মঙ্গলত্রতসাধনের বিমল আনন্দ লাভ করিলে ক্রমশঃ
তোমার সকল হঃথের ধ্বংস হইবে। প্রশিত তরুর ভায় তুমি
রাগবেষাদি-মান ক্ষ্মগুলি ত্যাগ কর। বোধকে জাগরিত
করিয়া তুমি আপনাকে প্রসারিত করিলেই সকল হীনতার, সকল
ক্ষ্মভার উদ্ধি উঠিয়া দেশকালের অতীক্ত বিশ্বের সহিত ঐক্য
ভাষ্প্রভব করিবে। এই ঐক্যায়্স্তৃতিই তোমার প্রার্থনীয়। এই

বোধই দকল সত্যের সার। সন্ধৃচিত হইও না, নির্ভন্নে অগ্রসর হইতে থাক, তুমি কল্যাণকর নির্বাণ লাভ করিতে পারিবে।

হে মানব, সকল সংশয় ছিন্ন করিয়া তুমি সার সত্যের অমুসন্ধানে প্রবৃত্ত হও, ঐ সত্যের বীজ তোমারি অস্তরে প্রছন্ন আছে। তোমার ক্ষ্পুত্র কি কথনো তোমাকে বিমল আনন্দ দান করিয়াছে? তুমি কোন্ বস্তর জন্ত সংগ্রাম করিতেছ? স্বাস্থ্য সম্পদ্ প্রথ শাস্তি সাফল্য থ্যাতি হয়ত তোমার কাজ্জিত বিষয় হইবে; কিন্তু ইহারা কি তোমাকে শাশ্বত আনন্দ দান করিতে পারে? জরা ও ব্যাধি তোমার স্বাস্থ্যের বিনাশসাধনের জন্ত প্রত্যাহ যুদ্ধ করিতেছে; যাবং তুমি চিত্তে শাস্তিলাভ করিতে না পারিবে, তাবং সম্পদ্ ভোগ স্থখ শক্তি সাফল্য থ্যাতি কিছুতেই তোমাকে বিমল আনন্দ দান করিতে পারিবে না। ক্ষুদ্র স্থভাগের বন্ধনগুলি ছিন্ন করিয়া তুমি যথন সত্যের বিমল জ্যোতির সাক্ষাৎকার লাভ করিবে, তথন দেখিতে পাইবে তুমি যে কল্যাণ লাভ করিয়া তাহা কত গভীর, কত পরিপূর্ণ, কেমন অনস্ত-প্রসারী।

হে নির্ব্বণকামী মানব, তোমার চিত্ত-অশ্বকে সংযত করিতেই হইবে। নচেৎ নদীর স্রোত যেমন কুলজাত নলকে পুনঃ পুনঃ বক্র করিয়া থাকে, কামলালসা তেমনি তোমাকে বারংবার আক্রমণ করিয়া পীড়িত করিবে। মূল অছিয় থাকিলে রক্ষ যেমন পুনর্বার অন্ধ্রুরিত হয়, তেমনি তৃষ্ণার মূল উৎপাটিত না হইলে ছঃখ পুনঃ পুনঃ আসিবেই। তুমি উর্ণনাভেয় স্থায় ক্ষ্ত্র জাল রচনা করিয়া তাহারই মধ্যে আপনাকে আবদ্ধ করিয়া রাথিয়াছ, মঙ্কুকের স্থায় ক্পকেই সর্ব্বিষ মনে করিতেছ;